# BBPM II PMBYMT

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

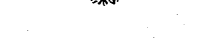
1900.

Nº 2.

#### ЯНВАРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### COMEPHANIE:

| і. отдаль церковный:                                                                                                                                                                                                                                          | Orp.      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Слово въ день памяти преподобнаго Автонія Велинаго Преосвященнаго<br>Инсноменатім, Еписнопа Сумскаго                                                                                                                                                          | 6971      |
| Ученіе свв. отцевъ и учителей цернян въ отношеній къ философіи Платона (продолженіе) П. Калачинскаго.                                                                                                                                                         | 72-98     |
| Античный идеаль воспитанія и сравненіе его съ христіанским (оконченіе).<br>Н. Миролюбова                                                                                                                                                                      | 97110     |
| и отдънъ философский:                                                                                                                                                                                                                                         | ,         |
| Философія монизма (продолженіе). Профессора Харьковскаго Уни-<br>вероитела, <b>Прот. Т. Буткевича</b>                                                                                                                                                         | 51—78     |
| Основной вопросъ о міровой жизни и сущность пантензма (окончанів).<br>Ж. Боголюбова                                                                                                                                                                           | 79—106    |
| Ш. ЛИСТОВЪ для ХАРЬКОВОКОЙ ЕНАРХІИ:                                                                                                                                                                                                                           |           |
| Содержанів. Опреділеніе Святвілнаго Сунода.—Записка о застданіяхь снаго Миссіонерскаго Совіта 18—20 августа п. г. съ участіємъ священниковъ и ненныхъ сектантствомъ селеній (продолженіе). В. Давыденко.—Епархіальных преділ.—Извістія и замітии.—Объявленія. | изъ зара- |



#### ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губерискаго Правленія, Петровскій пер., д. № 17.

# "ВФРА и РАЗУМЪ"

#### соотоить изъ трехъ отдъловъ:

1. Отділь церковный. Въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномь смяслі: изложеніе догматовъ віры, правиль христіанской нравственности, изъясненіе церковняхь каноновь и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічат ельнихь современныхь явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ,

все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.

2. Отдъть философскій. Въ него входять изслідованія изь области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическія свідінія о заибчательнихь инслителяхь древняго и новато времени, отдільные случан инъ мизин, боліве и меніве пространные переводи и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительними примітаніями, гді окажется нужнимь, особенно світлия мисли язических философовь, могущія свидітельствовать, что христіянское ученіе близко къ природів человівся и во время язичества состявляю предметь желаній и исканій лучшихъ

rohen aberenco mibs.

3. Такъ какъ журналь "Въра и Разунъ", издаваемий въ Харьковской епархіи, нежду прочикь, инжеть цівню замівнить для Харьковскаго духовенства "Епархівльныя Відомости", то въ нешь, въ виді особаго приложенія, съ особою нумерацією страниць, поміщается отділь нодь названісць "Листонь для Харьковской епархін", въ которомъ печаются постановнія и распоряженія правительственной власти, перковной и гражданской, центральной и ністной, относящівся до Харьковской епархіи, свідівнія о внутренней жизни епархін, перечень текущихь собитій церковной, государственной и общоственной жизни и другія нівкогія, полезими для духовенства и его прихожань въ сольскомъ биту.

Журналь выходить ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе листовъ въ наждомъ №. Цѣна за годовое пяданіе внутри Россіи 10 рублей, а за границу 12 руб. съ пересыльою.

PAZOPONKA BE YNJATE ARHRIT HE HONYCKARTUR.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: ВЪ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разунъ» пра Харьковской духовной Семинаріи, при свычной лавай Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторы «Новаго Времена», во всихъ остальныхъ кинжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторы «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Москвы: въ конторы Н. Печковской, Петровскія линіи, контора В. Галяровскаго, Стольшиновъ переулокъ, д. Корзинянна; въ Петербургы: въ книжномъ магазины г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журпаль принимается во всихъ извыстныхъ книжнихъ магазинахъ и во войхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полние экземиляри ся изданія за прошлие 1884—1889 года включительно по уменьшенной цънъ, именно по 7 р. за каждый годъ; по 8 р. за 1890—1892 г., и но 9 р. за 1893—1896 годы.

Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всё овначенные годы, журналъ можеть быть уступленъ за 75 р. съ пересылкою.

Кромп того, въ Редакции продаготся слыдующия инши:

1. "Живое Слово". Сочинение преосвященного Амеросія. Цъпа 50 к. съ перес.

2. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Явовъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

3 Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство<sup>44</sup> Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

4. Посявднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри

васъ". Критическій разборъ. Ціна съ пересылкого 60 коп.

5. "Папство, какъ причина разделенія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владиміра Гетте. Переводъ съ французск. К. Истомина. Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ перес.

#### объ издании журнала

## ВБРАиРАЗУМЪ

### въ 1900 году.

Изданіе богосновско-философскаго журнала "Вѣра и Разумъ" будетъ продолжаемо въ 1900 году по прежней программѣ. Журналъ, какъ и прежде, будетъ соотоять изъ трехъ отдѣловъ: 1) Церковнаго, 2) Философскаго и 3) Листка для Харьковокой епархіи.

Журналъ выходитъ отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданіе журнала состоить изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія до 220 и болъе печатныхъ листовъ.

### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

Разсрочка въ уплатв денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при харьковской духовной семинаріи, при свъчной лавкъ харьковского Покровского монастыря, въ харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губерискихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія линіп, контора В. Гиляровскаго, Стольшинковъ пореулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редакціп журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ен изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цънъ, пменно по 7 р. за каждый годъ; по 8 руб. за 1890—1894 г., и по 9 р. за 1895—1897 годы.

Лацамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 80 р. съ пересылкою.

Кромп того въ Редакціи продаготся слъдующія книги:

- 1. "Древніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентацо. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 2. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цена 60 к. съ пересылкою.
- 3. Последнее сочинение графа Л. Н. Толстого "Дарствие Вожие внутри васъ". Критический разборъ. Цена съ пересылкою 60 коп.
- 4. "Папство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владиміра Готте. Переводъ съ французскаго К. Истомина. Харьковъ. 1895. Цёна 1 рубль съ пересылкою.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Октября 1899 года.

Xanekare. Turornadia Pyhenuckaro Ilnassenia

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпваемъ.

Евр. ХІ.

Дозволено цензурою. Харьковъ, 31 Января 1900 года. Цензоръ Протојерей *Павелъ Солицевъ*.

### СЛОВО

въ день памяти преподобнаго Антонія Великаго

Преосвященнаго Иннокентія, Епископа Сумскаго 1).

Созерианіе и изученіе природы въ ихъ значеніи для религіознаго чувства.

Подвижническая жизнь Св. Антонія, полная глубокой назидательности словомъ и примъромъ, была широко извъстна. Для наставленія, совъта и просто бестды о возвышенныхъ предметахъ къ нему стекался не только простой народъ, по и люди образованные и даже философы. Біографъ преподобнаго разсказываетъ, что послъ одной изъ такихъ бестдъ, собестдникъ — философъ спросилъ Св. Антонія, не умъвшаго ни читать, ни писать, въ какой книгъ почерпаетъ онъ свъдънія о такихъ высокихъ истинахъ, которыя проповъдуетъ. Преподобный, не говоря ни слова, одною рукою указалъ на небо, а другою на землю <sup>2</sup>).

Такъ, для великаго подвижника IV въка, положившаго начало созерцательной жизни, видимая природа оказалась способомъ и средствомъ къ уразумънію самыхъ возвышенныхъ истинъ человъческаго въдънія. Живя вдали отъ человъческихъ общежитій, среди безмолвія пустыни, онъ умълъ изъ наблюденій и созерцанія пустынной природы, не обильной разнообразіемъ и чарующей прелестью, извлекать глубокіе уроки для себя, почернать назида-

<sup>1)</sup> Произнесено въ храмѣ Императорскаго Харьковскаго Упиверситета.

<sup>2)</sup> Дух. Лугъ гл. 1.

тельныя мысли для другихъ и, несомнённо, вдохновляться къ славословію Творца природы. Достойно вниманія и удивленія при этомъ, что великую книгу природы такъ разумно читалъ и возвышенно толковалъ Божій угодникъ не только не ученый, но и не грамотный въ обыкновенномъ смыслё т. с. не умёвшій ни читать человёкомъ изобрётенныхъ письменъ, ни изображать ихъ.

Это воспитательное, наставительное и назидательное значеніе природы следуетъ особенно помнить нашимъ школамъ, изучающимъ ее въ всеоружій техническихъ приспособленій отъ скальпеля до рефрактора, отъ гербарія до сложнаго пренарата. Ибо въ основанін какъ созерцанія природы, такъ и изученія ея, лежить одинъ п тоть же процессь наблюденія явленій и воспріятія ихъ сознаніемъ человіва; различіе между тімь и другимь касается лишь отношенія познавательной способности къ предмету познанія: созерцаніе охватываеть явленія природы въ ихъ цёлокупности, изученіе-дробить, расчленяеть ихъ, -- но, за исключеніемъ этой особенности, при одинаковости, тождестве основанія, естественно ожидать тождества следствія или результата. И потому, если созерцание природы неминуемо ведеть къ уразумению высшихъ законовъ, ею управляющихъ, а отъ нихъ къ познанію Законодателя-Творца, какъ живой Всемогущей Личности, если, далве, это созерцание само по себв способно привести мысль созерцателя къ высокимъ вопросамъ о смысле, цели, назначении всей прпроды и человъка особенно, если, наконецъ, оно спльно внушить последнему убъждение въ томъ, что природа можеть быть учительницей его даже въ сферф нравственныхъ его обязанностей и отношеній, - то гораздо большихъ плодовъ, сторпцею большихъ результатовъ въ томъ же направленін следуетъ ожидать от изученія природы. Оно глубже проникаеть въ существо предметовъ п явленій, обстоятельние и всесторонийе, чимь созерцаніе, разсматриваеть и судить о нихъ, -- точное изследуеть и взвешиваеть изучаемые предметы познающая способность человъка.

И такъ, какіе же уроки носылаетъ природа, во всей совокупности своихъ явленій, своему созерцателю? Тѣ же, что и преподобному

Антонію: она располагаеть и вдохновляеть его къ размышленію предметахъ. Слово Божіе даетъ намъ пълый о возвышенныхъ рядъ доказательствъ этого положенія. Природа открываеть конечному духу человъка безконечную первопричину бытія какъ его, такъ и всего окружающаго. Влижайшимъ поводомъ къ сему откровенію неограниченной всемогущей причины всего сущаго служить собственное сознание человъкомъ ограниченности своего духа, въ сравненій съ силами, действующими въ слабости его даже явленіяхъ созерцаемой природы. Въ этомъ сознапін своей конечности, ограниченности ясжить залогь и побуждение для человъка къ почтенію, къ благогов внію предъ безконечной всемогущей первопричиной. Различны могутъ быть виды и формы этого поклоненія, почитанія, начиная отъ идолопоклонства и жертвъ язычниковъ и кончая истиннымъ славословіемъ единому Богу от духъ и истичнь (Іоан. 4, 23), но сущность откровенія безконечнаго суконечномъ духъ человъка -- созерцателя природы неизмённа и несомижина. Это следуеть сказать относительно всехъ народовъ, на какой бы ступени развитія они не находились. Даже о самыхъ грубыхъ формахъ языческаго богопочтенія св. Апочто можно знать имб (язычникамъ) о Бого, столь замётняь: явно для нихг, потому что Богг явилг имг (Рим. 1, 19). Но они, добавляеть онъ, познавши Бога, не прославили его, како Бога.... а сливу нетлиннаго Бога изминили въ образъ, подобный тлинному человику, и птицамь, и четвероногимь, и пресмыкающимся. (Тамъ же 21-23).

Природа раскроеть предъ созерцающимъ духомъ человъка, по мъръ разумънія его, картину свойствъ этой первопричины всего творенія. Величіе, всемогущество, творческую и промыслительную дъятельность ен и благостное отношеніе къ созданію онъ, если не пойметь, то почувствуеть, по подобію Антонія Великаго, какъ при взглядъ на небо, такъ и при наблюденіи земли. Небо подскажеть эти черты Творца и Владыки міровъ безчисленнымъ сонмомъ своихъ звъздъ и планеть, ихъ педосягаемостью, таинственностью, удивительнымъ разнообразіємъ и чудеснымъ устройствомъ

путей движенія. Земля всею совокупностью населяющихъ ел существъ и произрастеній вдохновитъ его на ту же ивснь, которую воспыть Господу ветхозавьтный вдохновенный соверцатель въсловахъ: "Ты дивно великъ, Господи. Ты облеченъ славою и величіемъ... Ты поставилъ землю на твердыхъ основахъ: не поколеблется она во въки и въки... Ты послалъ источники въ долины; между горами текутъ они и поятъ всъхъ полевыхъ запрей. Ты простираешь тъму и бываетъ ночь, во время ея бродятъ всъ лъсные звъри... Восходитъ солние, они собираются и ложатся въ свои логовища; выходитъ человъкъ на дъло свое и на работу до вечера" (Ис. 103. 1, 5, 10, 20—22).

Нътъ нужды человъку, наблюдая и соверцая природу, выдумывать, изобрътать и поставлять себъ какія-либо особыя цёли для земной дъятельности. Стоить лишь присмотръться къ общей жизни всъхъ существъ, населяющихъ міръ,—и сама собою откроется эта цёль и назначеніе. Все живетъ, повинуясь законамъ вложеннымъ въ природу каждой особи, но все живущее немолчно славословить своего Творца. И человъкъ не составляетъ исключеніе. Даны его природъ свои законы: дана разумность выше тварей, духовность по преимуществу и усовершаемость или залогъ къ совершенству.—Слъдуй этимъ законамъ своей природы, живи, развивайся, совершенствуйся, но не забывай хвалить и славословить своего Творца. Его благость воспъваетъ вся природа, —ты ли, поставленный превыше ея, забудешь эту первую и святую свою обязанность?!

Нужно ли наученіе, назиданіе человіку? И на этоть разь природа не откажеть ему въ своемъ наставленіи, если онъ рішится пристальніе, вдумчивіе отнестись въ ея явленіямъ. Она укажеть созерцателю, что не одной борьбой за существованіе живуть ея обитатели что на важдомъ шагу можно встрітить сообщества и сожительства, объединенныя взаимономощію, содружествомъ, любовію и альтруизмомъ—какъ принято называть доли и степени самопожертвованія. Это онъ замітиль бы не только въ царствів животныхъ, но и въ мірів растеній, въ лісу, на лугу, въ політ.

Она дала бы ему такіе уроки воздержанія, что человъкъ устыдился бы своей невоздержности. Она сказала бы ему, что ин одно растеніе не расходуеть такъ быстро и непроизводительно своихъ соковъ, сберегаемыхъ отъ юности и возобновляемыхъ каждою весной, какъ это делаеть человекь съ своими молодыми силами, часто старъясь прежде своихъ лътъ. Природа подсказала бы ему, ТШИЩЪ умфренно въ u nutiu 1), все живущее нихъ не обращаетъ ночи въ день, и дия въ ночь, каждому дано свое время для деятельности. - И не для земной жизни человѣка расточила бы свои укаодной только наставленія наблюдаемая и нредлежащая созерцанію занія п природа. Она открыла бы его върующему и созерцающему духу такіе признаки, такія предуказанія, по коимъ онъ могь бы догадаться о предопредъленномъ ему свыше безсмертіп не по духу только, ибо онъ безсмертенъ, но и по тёлу. Безумне, ты, еже спеши, не оживеть, аще не умреть, сказаль св. Апостоль вопрошавшимъ его о безсмертін, и еже съеши, не тьло будущее спеши, но голо зерно... Богг же даетт ему тъло (I Кор. 36 – 38). Природа внушила бы этому духу увъренность, что не все кончается съ видимою смертію даже для тела: ибо если умираеть въ землъ съмя, - скажемъ словами святителя Филарета, - и воскресаеть трава или дерево; если жизнь птицы погребается въ бездушномъ яйцъ и снова изъ него воскресаетъ; если червь ложится въ приготовленный коконъ, чтобы воскреснуть бабочкой, человъкъ-ли, вънецъ земли, зеркало неба, ляжетъ въ гробъ для того, чтобы разсыпаться въ прахъ безнадежнъе червя, хуже зерна горчицы?!

Таковы тё уроки о высокихъ предметахъ, которые вѣщаетъ природа каждому разумному ея созерцателю. Они прямо и ясно ведутъ Божіе твореніе человѣка къ почтенію и поклоненію своему Творцу—Высшему и Совершеннѣйшему Разуму; они вліяютъ на религіозное чувство его сильно, неотразимо, крѣпко и положительно, развивая и возвышая его.

<sup>1)</sup> Шестодневъ Св. Василія В.

Казалось бы, что, если обыкновенное, доступное каждому разумному наблюдателю созерцание предметовъ и явлений природы, такъ неотразимо вліяеть на развитіе религіознаго чувства человека,-темь спльнее, темь могучее должно быть воздействе на него результатовъ и выводовъ изученія природы. Будучи всестороннимъ, глубовимъ, охватывающимъ явленія природы въ ихъ причинахъ и последствіяхъ, въ ихъ цели, деятельности и назначеніп, научное изслідованіе еще скорбе, еще короче должно было привести къ Вогу, какъ это и выразила старая латинская постовица, - означающая въ переводъ, что глубокое изучение природы ведеть къ Богу, а легкое - къ безбожію. Въ своемъ конечномъ выводъ это изследование предметовъ и явлений природы должно было сознаться въ относительности и условности изучаемаго имъ бытія и отсюда естественно заключить къ бытію безотносительному и безусловному. Оно должно было бы, въ итогъ изученія, убъдпться въ конечности, ограниченности и несовершенствъ даннаго для анализа и опыта матеріала, чтобы отсюда соверщенно правильно перейти къ заключению о безконечности, абсолютномъ совершенствъ, чуждомъ ограниченности, единаго пре-мірнаго начала явленій, какъ ихъ первопричины. Уразумівши цілесообразность мірового устройства, доступную каждому уму, даже мало развитому и не научному,-научное изследование природы темъ легче, тъмъ скоръе ножемъ анализа расчленило бы это явленіе цълесообразности на составляющія его части: красоту, величіе, изящество, стройность и порядокъ міровыхъ явленій, чтобы отъ сихъ свойствъ міробытія перейти къ признанію Высочайшаго Разумнаго Существа, какъ причины міра.

Всего этого слёдовало бы ожидать при правильномъ и глубокомъ изученій природы и ея явленій. Но случилось обратное.— Съ той поры, какъ отринуть быль умозрительный методъ изученія явленій, какъ на смёну ему поставлень быль опыть, т. е. наблюденіе и изслёдованіе природы опытное,—всё науки о природё и философія ея получили направленіе, если не отрицающее религіозное чувство человёка, то или умаляющее его, или замалчивающее. Вибств съ успвхами естествознанія умъ человическій началь создавать свои гинотезы происхожденія и образованія міра, далекія отъ библейскаго ученія. Въ основу ихъ онъ поставиль матерію или точиве атомъ, какъ первичную клютку вещества, давшую начало всему бытію. Отсюда, изъ этого ученія стали развиваться одна за другой матеріалистическія теоріи, объясняющія возникновеніе не только міра вещественнаго, по и духовнаго изъ тюхъ же атомовъ. Силы физическія, химическія и механическія дають имъ жизнь, формы, движеніе и строеніе. Здёсь причина разнообразія предметовъ видимаго міра.— Произвольнымъ зарожденіемъ возникъ міръ живыхъ существъ, половымъ подборомъ и суровой борьбой за существованіе развился онъ изъ низшихъ формъ въ высшія. Послёднія въ цёпи послёдовательнаго совершенствованія дали человёка, который оказался высшимъ животнымъ въ ряду прочихъ.

Говорить ли о дальнейшихъ теоріяхъ, которыя нараждались сами собой, какъ слъдствіе все того же развитія? Оказалось необходимымъ освъщение и разъяснение нравственной и религиозной жизни "высшаго изъ животныхъ", - и къ услугамъ новыхъ философовъ явилось старое, до-христіанское язычество. Его системы возродились снова въ починенномъ, обновленномъ и расширенномъ видъ. Если человъкъ-животное, хоти и высшее, то пусть наслаждается онъ, какъ можеть и умъеть, благами жизни, нока живеть; въ лучнемъ случай, -- пусть извлекаетъ онъ себф пользу изъ всего, его окружающаго, не разбирая средствъ и способовъ къ достижению ея; но, еслибы за личную пользу, опъ воздалъ другимъ тоже дёлами полезности, - это уравновёщение своей пользы илатою темь же другому было бы уже признакомъ его благородства, глубоваго соціальнаго розвитія. "Есди бы можно было доказать, что для насъ невыгодно псполнять требованія добродітели, уничтожилась бы всякая обязанность псполнять ихъ", - вотъ основаніе для діятельности человітка по указанію этихъ теорій даже въ области добродътели.

И въ объясненіи религіозныхъ христіанскихъ явленій человъче-

ской жизни повторились всё тё же языческія измышленія, направленныя въ свое время, какъ стрёлы, противъ одряхлёвшаго язычества. Эти утвержденія, что христіанская обрядность пужна священникамъ для прибыли, что христіанство крёпко обёщаніями наградъ въ будущей жизни—суть лишь повтореніе въ новомъ видё языческихъ, избитыхъ острословій, что религія—выдумка жрецовъ, что страхъ предъ неизвёстными силами, боязнь за будущее создали религію и т. д. Отсюда ложное убёжденіе, что чёмъ дальше и крёпче будетъ овладёвать человёкъ силами природы, тёмъ скорёе будетъ ослабёвать его религіозное чувство, что сила и искренность этого чувства лишь признакъ дётства и недоразвитія человёка, что въ будущемъ все человёчество освободится отъ цёней этого не нужнаго лишняго придатка.

Не будемъ спорить съ этимп безнадежными, несбыточными мечтапіями. Но служителю христіанской истины нельзя не скорбёть при видё того зла, той распущенности, какая проистекаетъ отъ распространенія, разлива этихъ теорій въ народныя массы.

Могуть предположить, что мы не разделяемь опытнаго изученія природы и ея явленій, и, следовательно, становимся противниками развитія естественныхъ наукъ и появленія новыхъ и новыхъ теорій, какъ следствія сего развитія. Ни мало. Ни Христось Спаситель, ни основанная Имъ Святая Церковь, никогда были врагомъ развитія человіческихъ знаній вообще и въ чаизученія, пспытанія природы. стности Самъ Божественный христіанства повелъвалъ Основатель Немъ испытывать т. е. провтрять писонія изследовать. Можно, H 110 нытать и природу. Св. Апостолы зановёдують: вся испытуйте, добраго держитесь (1 Сол. 5, 21). Пусть человькь изучаеть глубже и основательные созданную Господомъ природу, пусть крыпче и увфреннъе овладъваеть ен силами и стихіями! Такъ это и быть должно по первоначальному, еще при твореніп міра уставленному порядку, данному природъ и человъку-ея властелину.-Но, при изследованія, анализе. разчлененій и обнаженій явленій не нужно забывать обратнаго процесса: синтеза, цёлостности,

единства явленія, цёли, назначенія и красоты его: если первый будеть учить, то второй восинтывать учащихся помощью изученія природы; но, при созданіи теорій, необходимыхъ для уясненія законовъ природы, не следуеть выносить эти часто шаткія, не окрыппія, быстро смыняющія одна другую теорін въ толпу, въ народъ, и темъ не соблазнять его еще кринкаго религіознаго чувства, не поселять смущенія въ немъ, дабы не умалилась истина въры и упованія вт немт отт сыновт человическихт (Пс. П, 1). Въ одной изъ своихъ беседъ Госнода Інсусъ Христосъ ясно указаль то направленіе, въ какомъ следуеть разсматрівать и изучать явленія природы. Посмотрите на лиліи, сказаль Онь, какт онь растуть: не трудятся, не прядуть; но говорю вамь, что и Соломонт во веей славь своей не одъвался такт, какт всякая изо нихо (Лк. XII, 27). После указанія на красоту и свежесть полевого цвътка, данную ему природой по Божіниъ Barohamb, Онъ тотъ-часъ же перешелъ къ нравственному выводу пзъ этого явленія. Этоть путь изученія, заключенный выводомь изъ добыобразовательный, неразвивающій есть истинно тыхъ данныхъ, только, но и воспитывающій.

Посему, закончу свое слово пожеланіемъ: пусть во всёхъ вашихъ научныхъ изследованіяхъ природы, ся явленій и законовъ будеть сквозить, слышаться и чувствоваться слово Исалмопевца: небеса повъдують славу Божію, твореніе же руку Его возвъщаеть твердь. (Ис. 18, 5). Аминь.

# Ученіе свв. отцевъ и учителей церкви въ отношеніи къ философіи Платона.

(Продолжение \*).

#### О Логосъ.

Ученіе о Божеств'є Іисуса Христа (Бог'є—Логос'є), столь возвышенно раскрытое св. Іоанномъ Богословомъ, уясненное вносл'єд твій Церковью съ различныхъ сторонъ по поводу возникавшихъ въ ея лон'є ересей и заблужденій, было преимущественнымъ предметомъ обвиненія отцовъ Церкви въ платопизмъ. Защитники платонизма допускали, что святые отцы и учители Церкви раскрывали и разъясняли его не только терминами, но будто бы въ дух'є, смысл'є и направленій платоновой философій. Для надлежащаго уясненія этого вопроса необходимо предварительно изложить свято-отеческое ученіе объ этомъ предметъ, а потомъ сравнить его съ платоновскимъ; сравненіе это ясно обнаружитъ, что отцы Церкви излагали свое ученіе не подъ вліяніемъ Платона, а черпали его изъ бол'єе авторитетнаго источника—кийтъ Св. Писанія.

Каковы же существенныя черты свято-отеческаго ученія о Логосѣ и Его отношеніи къ Богу—Отцу?—Они учать, что вначаль быль одинь Богь, однако такь, что оть вѣка Онъ имѣль съ Собою Свое Слово, что у св. Өеофила Антіохійскаго выражается такъ (ad Autol. 1. II. § 22): "исперва быль Одинъ только Богь и въ Немъ Слово"; также (l. II. § 10): "пе было пророковъ при созданіи міра, но Премудрость Бога, сущая въ Немъ, и святое

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1900 г., № 1.

Слово Его, всегда соприсущее Ему". Татіанъ (Orat. contra Graec. § 5) такъ учитъ: "Господь всего, будучи основаніемъ всего, прежде сотворенія міра быль одинь; поелику же Онъ есть сила и основание видимаго и невидимаго, то вижсть съ Нимъ было все; съ Нимъ существовало, какъ разумная Сила, и само Слово, бывшее съ Нимъ". Такъ же объ этомъ говорится у св. Іустипа Философа (Аполог. II. 6): "Слово, прежде тварей сущее съ Нимъ и рожденное отъ Него, было, когда вначалъ Онъ все создалъ и устроилъ" (стр. 120). Авинагоръ (Legat. pro christ. c X) такъ пишетъ: "Богъ, какъ въчный Умъ и въчно словесное Существо, искони въ себъ Самомъ имълъ Слово". Въ этомъ же мъстъ слово названо идеей и энергіей (ідеа хаг èνεργεία). Подобно этому учать Клим. Алекс. (Strom. l. VII. § 2), Ириней (Adv. haeres. l. II. с. 25. с. 30. § 9), Тертул. (adv. Prax. c. 2). Во всёхъ приведенныхъ мъстахъ отцы Церкви, раскрывая христіанскій догмать о вічномъ соприсутствін Логоса Богу-Отцу, о предвічноми рожденін Его отъ Отца, повидимому, даютъ поводъ думать, что подъ Нимъ нужно разумьть только силу разума Божія, т. е. свойство Единаго Бога, а не отдёльную Ипостась. Къ такому предположенію приводить, напр., выраженіе Татіана, что Онъ существуетъ въ Богв δίὰ λογίκῆς δυνάμεως, а Климентъ Александр. прямо называетъ Его σοφίαν και δύναμιν. У Өеофила Антіохійскаго (с. 22) Онъ называется νοῦς και φρόνησις -умъ и мысль. Авинагоръ (Legat. pro christ. с. 10) называетъ Его νούς καί λόγος τοῦ πανρός, ὁ υιός του Θεου-умъ и слово Отца. Къ мъстамъ подобнаго же рода относятся следующія: Өеофила Автіох. (ibid. l. II. с. 22): "Сынъ есть Слово, всегда сущее въ сердцъ Бога" (є̀ν хардія Өєої), также (с. 10): "Богъ, имъя свое Слово въ собственныхъ нъдрахъ (ѐо таїс ібіос σπλάγχνοις)... Вслёдъ за этимъ однако этотъ св. отецъ прибавляетъ: "прежде чъмъ что либо произошло, Онъ (Богъ) имълъ Его своимъ совътникомъ какъ умъ и мысль" (с. 22) 1). Кли-

<sup>1)</sup> филонъ только из несобственномъ смыслѣ прилагаеть къ своему Логосу ими богь (θεός) или второй богъ (δεότερος θεός); Богъ, какъ существо абсолютное, вѣчное и личное, у него есть только одинъ и онъ ни кого другого не считаетъ ему равнымъ. Филонъ часто говоритъ и о Духѣ Святомъ, но его πνεδμα

ментъ Александрійскій прямо называетъ Его (Strom. l. V. c. 3): δε ίδέα εννόημα τοῦ Θεοῦ, δπερ οἱ βάρβαροι λόγον εἰρηχασι той Өеой-идея, мысль Божія, что варвары (христіане) называютъ Логосомъ (рус. пер. стр. 527). Когда же отцы церкви высказывали сужденія о природѣ этого Логоса, то не не называть Его въчнымъ, такъ какъ Богъ въчно имълъ его въ Себъ какъ мысль и при сотворении міра (у Іуст. Богъ бесъдоваль съ Словомъ. Dial. с. Tryph. п. 62; Өеоф. Антіохійназываетъ его совътникомъ (см. выше), а Климентъ лог. І) Бога называетъ устроителемъ міра. (Авинагоръ (Legat. pro christ. c. X) называеть λόγον τοῦ πατρός ἐν ίδέα και ἐνέργεια и прибавляеть: προς αύτοῦ γαρ (по нему) και δί αύτου (черезъ него) все произошло; здёсь слово ιδέα указываетъ какъ бы на первообразъ вещей въ Умѣ Божіемъ, а ѐνе́руєю-на силу, могущество для созданія ихъ. Не иное что имѣлъ въ виду и Эрмъ (lib. III. Similit. 12), называющій Сына Божія древнійшимъ всякой твари, такъ что Онъ присутствоваль у Отца Своего на совъть о созданіи твари (рус. пер. стр. 232). Наконецъ то же выражаетъ Лактанцій (Instit. div. l. II. с. 8). Когда же Богъ решилъ создать этотъ міръ, ранее предносившійся Его Разуму въ видѣ плана, то этотъ самый Логосъ, или Разумъ, содержащій образь и планъ имѣющихъ быть сотворенвещей, рождается изъ Hero (у Тат. Orat. Graec. § 7;—у Өеоф. Ант. ad Autolic. l. II. § 22;—у Муч. Apolog. I. п. 33). Въ такомъ же смыслѣ говоритъ Өеофилъ (ad Autol. l. II. § 22): "Когда Богъ тълъ сотворить то, что Онъ опредълилъ, то родилъ Слово внъ проявленное" (προφορικόν); въ другомъ мъстъ (1. II. с. 10): "имъя свое Слово въ Собственныхъ нъдрахъ, родилъ Его, проявивъ Его вмёстё съ Своею Премудростію прежде всего".—Этоть Логось какъ бы выступилъ изъ Божія—по аналогіи съ тёмъ, какъ рёчь челов'вческая выраатко тоже самое, что и Логосъ: какъ тому, такъ и другому опъ приписываетъ

существенно одинаковую делтельность. (Гусевъ, св. Өеоф. Ант. Прав. Соб. 1898 г. октябрь стр. 13).

жаетъ существо мысли. Объ этомъ говорятъ Тертулліанъ (Апологетикъ с. XXI: "намъ открыто, что Богъ произнесъ (Слово) и произнеся, родилъ Его) и Өеофилъ (loc. cit.), называющій Логосъ προφορικός (произнесеннымъ) въ отличіе отъ того Логоса, который нъсколько выше въ томъ же мъстъ пазванъ у него ενδιάθετος (у Тертулліана этимъ греческимъ словамъ соотвътствуютъ ratio и sermo) 1). Подобныя же мысли по этому вопросу встръчаемъ у Кипріана (orat. pro martyr.) и Лактанція. Посл'єдній (Instit. div. l. IV. с. VIII) говорить: "Довольно того, что Св. Писаніе поучаеть нась, что Сыпь Божій есть Слово Его. Кто не повфрить просто тому, что Богь родилъ Бога, изведя изъ Себя дыханіе и произнесши Слово, тотъ перестанетъ тому дивиться, если прочтетъ книги пророческія". Рожденіе Логоса отъ Бога-Отца отцы Церкви передають словами: προβαλλειν (Іуст. діал. съ Триф. § 62) и έξερεύξασθαι (Өеоф. въ Автол. 1. II. § 10); происхождение Слова обозначатерминомъ προπηδαν—происходить (Тат. Orat. contra Graec. п. 5); Клим. Александ. Strom. l. V. называетъ Его Простожения подобно тому, какъ о Премудрости въ кн. Притчей (VIII, 22), по переводу LXX, употреблено слово "ктібаї". Однакоже, рожденіе Слова, обозначаемое выраженіями профорихой, γεννητόν и др., отнюдь не должно быть понимаемо такъ, чтобы Слово тогда только (съ того только времени или момента) начало существовать, когда Богъ восхотель осуществить предносившійся Его Уму планъ настоящаго міра. Цёлый рядъ другихъ мёсть изъ сочиненій отцевъ Церкви убъждаеть нась въ томъ, что они, согласно съ Св. Писаніемъ, призвавали предвічное существованіе Слова. Такъ, Ириней (adv. haeres. l. II. с. XIII. § 8) осуждаетъ тъхъ, которые рождение произносимаго слова переносять на въчное Слово Божіе и Ему, подобно своему слову, приписывають начало и порядокъ произведенія. Другіе отцы называють Слово Сыномъ Божіимъ (напр. Кл. Александр. Протреят. с. Х) или Сыномъ Ума, и это имя, по учению ихъ, преимущественно или собственно Ему должно быть приписано. Густ-

<sup>1)</sup> Лавтанцій (Instit. div. I. IV. с. IX) находить греч. слово Ло́уос боль́е пригоднымъ для обозначенія Сына Божія, нежели лат. Verbum, потому что Ло́уос значить не только слово, но и разумъ.

Фил. (Dial. c. Tryph. § 100) пишеть: "Такъ какъ въ писаніяхъ Его апостоловъ написано, что Онъ—Сынъ Божій, то мы и называемъ Его Сыномъ и знаемъ, что Онъ существуетъ прежде всъхъ тварей и произошелъ силою и волею Его"; у того же отца (Apol. II. § 6) Логосъ названъ единственнымъ, въ собственномъ смыслъ Сыномъ называемымъ. У Тертулліана (Апологетикъ с. 21) читаемъ: "мы научены, что Оно (Слово) произнесено Богомъ и рождено отъ произнесенія и потому названо Сыномъ Божіимъ и Богомъ по единству сущности".

Рожденіе Слова-Сына отъ Бога Отца не свидътельствуетъ однако о томъ, что Богъ сталъ какъ бы разделившимся, равно какъ не означаетъ оно одного только произнесенія слова. Это выражаеть св. Іуст. Философъ (Dial. c. Tryph. 128), который доказываеть противь неправомыслящихь, что Сила рождена отъ Отца силою и волею Его, но не черезъ отсвченіе, какъ будто разделилась сущность Отца, подобно прочимъ вещамъ, которыя дълятся и раздробляются; эта Сила не по имени только считается (другою), какъ свътъ солнечный, но и по числу есть нъчто иное. То же находимъ у Кл. Алекс. (Стром. 1. V. § 1): "Логосъ Отца всъхъ вещей не есть что либо внешнее, въ роде нашего слова. Логосъ есть мудрость и благость, явленныя во вськъ делакъ Его. Онъ представляетъ собою безконечное истинно-божественное всемогущество". Подобное же встрвчаемъ у св. Игнатія (въ посл. къ Магнезійцамъ г. VIII): "Единъ есть Богъ, явившій Себя черезъ Іисуса Христа, Сына Своего, Который есть Слово въчное, происшедшее не изъ молчанія 1) и Который во всемъ благоугодилъ Пославшему Его". У Тертул. (Апологет. с. XXI) читаемъ: "мы также говоримъ, что сущность Слова, премудрости и всемогущества, посредствомъ которой Богъ сотворилъ все, есть духъ: слово, когда повелъваеть есть премудрость, когда располагаеть и исполняеть есть всемогущество".

Природу этого Логоса отцы Церкви описывали въ такихъ выраженіяхъ, изъ которыхъ довольно опредёленно вытекаетъ

<sup>1)</sup> Этимъ указывается на противоположность человвческому слову, которое является посль модчанія, следовательно, во временя начинается. См. прим. 2-о въ русск. пер. стр. 282.

иностасность Его 1), отдъльность Его Лица при Единствъ существа съ Богомъ Отцемъ. Они называли его Образомъ Бога м свътомъ. Первообразомъ свъта (Кл. Ал. Protrep. с. 10), или Сіяніемъ Свъта Въчнаго (Origen. contra Cels. l. V); Образомъ благости Божіей и выраженіемъ Ипостаси Божіей (l. IV), Сіяніемъ величія Божія, (Кл. Рим. посл. І къ Корине. гл. 36) или жезломъ величія Божія (Ibid. C. XVI). Рожденіе же Лотоса понимали не въ смыслѣ какого либо отсѣченія (ἀποτομὴν) или раздёленія (μερισμόν) существа Бога Отца, а совершенно ипаче; противопоставляя его обыкновенному человъческому рожденію, они прибъгали для уясненія его къ различнымъ сравненіямъ и уподобленіямъ, заимствованнымъ отъ проявленій человъческаго слова (которое мы рождаемъ, но не отдъляя и не уменьшая слова въ насъ), или брали сравнение изъ отношенія источника світа къ зажженнымъ отъ него предметамъ (свътъ, отъ котораго возженъ другой, остается тъмъ же и возженный отъ него дъйствительно существуеть и свътить безъ уменьшенія того, отъ котораго возжень), или сопоставляли съ отношениемъ плода къ дереву (у св. Густина Діал. съ Триф. § 61, подобное же § 128). Татіанъ (contra Graec. c. 5)—говорить: "отъ одного факела зажигается много огней и свътъ перваго факела не уменьшается отъ зажженія многихъ факеловъ, такъ и Слово, происшедшее отъ могущества Отца, не лишило Родителя Слова". Тертулліань (Аполог. с. XXI) пишеть: "Когда солнце испускаеть лучь, то лучь сей есть часть цълаго; по солице находится въ лучъ, потому что это его лучъ, а черезъ это не производится отделение, а делается только расширеніе существа. Такъ и Слово становится Духомъ отъ Духа, Богомъ отъ Бога, подобно какъ свътъ есть истечение свѣта". Лактанцій (Instit. div. l. IV. с. XXIX) говорить: "Сынь не можетъ быть отделенъ отъ Отца, подобно тому, какъ ру-

<sup>1)</sup> Пеобходимо, однако, имъть въ виду, что въ отдёльно взятыхъ иъстахъ у пъкоторыхъ Отцевъ о Сынъ—Словъ Божіемъ замъчается пъкоторое несовершенство и даже грубость терминологіи (у Св. Іустина), неудачным и неточным выраженія, какъ бы отрицаніе личнаго бытія Слова до выступленія вовнѣ (Татіанъ), наименованіе его умомъ и мыслью (у св. Өсофила), (у Авинагора) ἐν ἰδέα, και ἐνεργεία (у Іїлимента Александр.) ἡ ίδέα ἐννόημα τοῦ Θεοῦ и др. (Догмат. богосл. еп. Силивестра, т. 2, стр. 283, 293; 299; 305, 307).

чей отъ источника и лучъ отъ солнца, потому что та же вода источника находится въ ручь и тотъ же свътъ солнца находится въ лучъ (Однакоже Ириней въ adv. haeres. l. II. с. XIII этихъ сравненій не одобрястъ).

Отсюда же вытекають и сужденія о.о. Церкви о единствъ существа Логоса съ Богомъ-Отцемъ. Кромъ вышеуказанныхъ мъсть Тертулліана и Лактанція, можно въ подтвержденіе того же привести и другія еще (напр., Instit. div. l. IV. с. 24 и Тертулліана adv. Prat. на Іова X, 30). Это такое единство, которое не исключаетъ отдельности лица (ипостаси, какъ это впоследстви было обозначено), единство сущности, а отдельпость, особность численная; объ этомъ такъ говоритъ Тертулліанъ; "и Они три (Лица Пресвятыя Тропцы) едино суть, какъ сказано: Азъ и Отецъ едино есма, по единству сущности, а не по численной единичности". Дал ве отцы церкви не колеблясь называли Логосъ именемъ Бога; кромъ того, какъ мы выше видъли уже, они называли Его σοφίαν, δύναμιν и проч. Такъ св. Іуст. (Діал. съ Триф. 61) пишетъ: "Богъ родилъ изъ Себя Самого и которую разумпую силу, которая отъ Духа Святаго называется также славою Господа, то Сыномъ, то премудростію, то ангеломъ, то Богомъ, то Господомъ и Словомъ". У св. Өеофила Антіохійскаго (ad. Autol. l. II. с. 10) таемъ: "Оно т. е. (Слово) будучи Духомъ 1) Божіимъ, началомъ, премудростью и силою Вышняго, сходило на пророковъ и черезъ нихъ глаголило о твореніи міра и о всемъ прочемъ". Кли-Александрійскій пишеть (Strom. l. IV. § 20): "Сынъ же въ одно и то же время есть и Мудрость, и Истина, и Наука, и, наконецъ, всемъ онъ состоитъ, что можетъ иметь ближайшее отношение къ Богу". Черезъ этотъ Логосъ, произнесенный до созданія міра, Богъ по ученію св. отцовъ Церкви, создаль не только ангеловь и людей, но и весь мірь по плану, зарапъе Имъ начертанному; черезъ Него же и теперь промышляетъ и управляетъ всемъ. Объ этомъ ясно учитъ Авинагоръ, называющій Логось ίδέα καί ένέργεια безформенной матеріей, т. е. предначертателемъ имфющихъ быть сотворенными вещей

<sup>1)</sup> Здісь названіємь Лухь Вожій означается не Лице св. Духа, а духовная сущность Сына Божія.

и силою, осуществившею ихъ. Объ этомъ такъ же говоритъ-Татіанъ (orat. ad Graec. § 5) въ следующихъ словахъ: "И какъ Слово въ началъ рожденное, въ свою очередь произвело міръ, создавши Само себъ вещество, Оно же создало ангеловъ и людей" (ibid. § 7). Кл. Александрійскій (Strom. 1. VII. с. 82) пишетъ: "Сынъ Божій, согласно съ волею Отчею, есть нервоисточникъ всякаго добра, первовиновникъ всякаго движенія". Что онъ признается промышляющимъ я міромъ управляющимъ, это видно изъ дальнейшихъ словъ того же отца: "Будучи силою Отчею, Онъ безъ труда исполняетъ все, чего бы ни захотълъ, взыскивая Своимъ промышленіемъ все до мельчайшихъ подробностей, вичего не оставляя безъ онаго". У Өеофила Антіох. (ad Autol. I. II. § 10) "Слово называется Началомъ, потому что начальствуетъ и владычествуетъ надъ всыть, что черезъ Него создано". Авинагоръ (Legat. pro Christ. с. ІХ. § І) замъчаетъ: "Всъ свои повельнія и опредыленія относительно вселенной Богъ исполняетъ черезъ Слово". Өеофилъ (къ Автол. 1. И § 22) говоритъ: "Сіе Слово Огецъ вселенной, когда захочетъ, посылаетъ въ какое-либо мъсто и Оно, посланное Богомъ, когда является, бываетъ слышимо и видимо и находится въ извъстномъ мъстъ" (рус. пер. стр. 110).

Поэтому Логосъ называется у о.о. Церкви ангеломъ и апостоломъ Божіимъ. У св. Іустина Философа (Апол. 1 § 82 и Dial c. Tryph. 127) читаемъ: "называется Онъ и ангеломъ и апостоломъ, ибо Онъ возвъщаетъ все, что должно зпать, и посылается для открытія того, что возв'ящается". Подобную же мысль находимъ у Оригена (In Ioh.). Этотъ же Логосъ, по ученію о.о. Церкви, являлся людямъ въ различныхъ видахъ во времена Ветхаго Завета и пророкамъ внушалъ то, что хотелъ сказать черезъ нихъ. У св. Іустина Фплософа (Apolog. II. § 10) сказано: (Логосъ) "открывалъ Себя въ разнообразимхъ формахъ между іудеями и язычниками, открываль Себя черезь пророковъ"; Өеофиль Антіохійскій (ad Autol. l. II. § 10) говорить: (Логосъ) сходилъ на пророковъ...; подобное же находимъ у Татіана (contra Graec. § 7) и Тертулліана (de praescript. haeres c. 13 l. III. c. 6). Въ Новомъ Завъть Логосъ, по учению о.о. Церкви, воплотился отъ Дъвы Маріи и сталъ человъкомъ. У св. Іустина (Аполог. II § 13) сказано: "Оно (Слово) ради насъ сдёлалось человёкомъ". Въ Діал. съ Триф. (гл. 127) читаемъ: "По опредёленію Его (Отца), (Логосъ) долженъ былъ сдёлаться человёкомъ отъ Дёвы, Который нёкогда сдёлался даже огнемъ во время бесёды съ Моисеемъ изъ купины". Подобное же находимъ у Климента Александрійскаго (Строматы 1. V. § 3) 1).

Эти-то изъясненія о.о. Церкви о Логось и хотять объяснить изъ вліянія Платоновой философіи, въ которой подобнымъ же образомъ допускается ίδεα или παράδειγμα, какъ ньчто ἀιδων, по образцу чего созданы всь предметы; и Платонъ для обозначенія этого вычнаго первообраза пользовался наименованіємъ Логоса 2).

<sup>1)</sup> Неясныя и неопределенныя выраженія о Духе Святомъ у св. Іустина и Тертулліана подали новоръ Суверену предполагать, что они не различали Логоса отъ Духа Святаго. М'есто Лук. І. 35, св. Іустинъ толкуетъ въ примененіи къ Логосу (подъ именемъ Духа и сили отъ Бога, пишетъ онъ Апол. І, 35, должно не иное что разуметь, какъ Слово, Которое есть перворожденное у Бога). Это лействительно неточность, но выводить изъ этого отожествленіе Логоса съ Св. Духомъ было бы неосновательно, ибо у этого св. Отца есть ясныя указанія на признаніе иностасности и Духа Святаго (Апол. І, 6, 13 и 61).

<sup>2)</sup> Ученіс Платона объ этомъ предметь, равно и тъсно связанномъ съ нимъ νούς ' п міровой душь, встрычаемь въ сяблующихь мыстахь: Фил. 28. С: умъ есть царь пеба и земли. Кратиль 400. А: природу всехъ вещей (слова Анаксагора) устрояеть и поддерживаеть умъ. Филебъ 28. Е: мысль объ устрояющемъ псе умъ кажется достойною зрълища, представляемаго п міромъ и солицемъ, и луною, и звъздами, и всъмъ круговращениемъ. Фил. 30: Тъло всего (космоса) д. б. одушевлено для того, чтобы язъ него ногла произойтя паша душа. Фил. 30. С: Причина, устрояющая и упорядочивающая годы, годовыя времена и мёсяцы, весьма спрапеданно можеть быть названа мудростію и умомь. Тим. 29: Если этоть космось препрасень и Зиждитель благь, значить онъ обращаль взоры на вычное. Впрочемъ всякому ясно, что на вычное, потому что космосъ-самый прекрасный предметь изъ рожденныхъ, а Заждатель-совершеннъйшая изъ причинъ. Такъ то произошель онь, созданный по образцу того, что постигается мишленіемь и разумомъ и само въ себѣ тожественно. Тим. 30: Богъ все, подлежащее зрѣнію, что засталь пе въ состоявія покоя, а въ нестройномъ и безпорядочномъ движенін, пзъ безпорядка привелъ въ воридокъ, полагал, что последній всячески лучше перваго.... Умъ не можеть быть ин въ чемъ безъ души. Следуя такой мысли, умъ вселиль онъ въ лушу, а душу въ тело и построиль вселенную такъ именно, чтобы произвесть исито по природа прекрасивниее и чтобы творение вышло совершеннымъ ...., космосъ получилъ бытіе какъ животное одушевленное и понстнив одаренное умомъ. 39. Е.: Эта вселенная, по подражанію природь вычной, уподосовершенному мысленвому существу. 31. В.: Творящій сотворилъ

Сведя во едино м'яста діалоговъ платоновскихъ по вопросу о міръ идей, составляющихъ особый надзвъздный міръ, и міровой душь, мы отнюдь не можемъ найти никакой апалогіи съ святоотеческимъ ученіемъ о Логосв. Изъ того, что Платовъ называетъ Божество Отцемъ и Твордемъ (πατήρ καὶ ποιητής— Тим.), далеко еще не слъдуеть, что Онъ у него есть существо Личное; если онъ представляется говорящимъ, отожествляется съ разумомъ (Филебъ 22. С. Resp. VI. 508. E. VII. 517. В.) и идеею блага, то опять отсюда далеко еще до библейскихристіанскаго ученія о Богв, раскрытаго отцами церкви въ нхъ твореніяхъ. Мало этого, представленіе Платона о мірѣ идей, какъ первотиповъ, по образцу которыхъ произведены предметы міра, а также представленіе Платона о томъ, что видимаго งอัง является Богомъ въ душу, а душа въ міръ, причемъ этотъ последній представляется ему какъ бы огромнымъ Сбоч, назыдаже божествомъ (имфющими образоватьсяимъ έσόμενος θεός и видимымъ божествомъ αἰσθητὸς θεός),—все это склоняетъ насъ признать, что платоновская философія скорве содержить въ себъ пантенстическое воззръніе на Божество. Названія, усвояемыя Платономъ міру, — οίὸς μονογενής, είκῶν той деой, не только не могуть идти въ сравнение съ тъми свойствами, которыя, какъ мы выше видели, отцы Церкви приписывали Сыну Божію, а прямо даютъ мысль о томъ, что міръ, по ученію Платона, тоже божество, но уже проявленное, вышедшее изъ сферы идеальнаго бытія первообразовъ и реализованное въ мірѣ чувственныхъ предметовъ 1). Платоновское единородное небо. 37. Д.: Отецъ.... возрадовался и въ добромъ своемъ расположенін придумаль сділать ее (вселенную) еще больше похожею па образець. Такъ какъ самый образець есть существо вычное, то и эту вселенную опъ вознанырился по возможности сдівлать такою же. Федонъ. 99. Е.: Я вздумаль прибівгнуть къ мышленію и въ немъ наблюдать истину сущаго. Впрочемъ, моя мысль, можетъ быть, не повсе соотвытсвуеть тому, чему она уподобляется: выдь я не согласень, что человъкъ, соверцая сущее въ мышленія (τον ανθρωπόν έν τοις λόγοις σχοπουµечоч), созерцаеть его образиве, чыть созерцающій на самомь дылы. Парменидь 182. Д.: Этп виды стоять въ природв какъ бы образци (парадвітрата), а прочіл вещи становится подобіныв. Софисть. 248. Е: Идеи иміють движеніе, жизнь, душу, разумность.....; нельзи допустить, что совершенно существующему не припадлежить ни движеніе, ни жизнь, ни душа, ни разумность, что оно и не живеть, и не мыслить, по, не имън благоговъйно чтимаго, силтого ума, стоитъ неподвижно.

1) Въ виду этого представляется крайностью попытка некоторыхъ отцевъ

ученіе о Божествъ, изложенное въ различныхъ діалогахъ, вообще настолько неясно, такъ трудно согласимо, что привозатруднение изслъдователей и комментатобольшое ровъ его философіи. Проблески теистическаго представленія о Божествъ (съ трудно устранимымые, впрочемъ, дуалистическимъ предположеніемъ отъ віка существующей матеріи) настолько заслонены миоологическимъ и пантеистическимъ элементами 1), церкви не могли найти у Платона данныхъ для отцы своего ученія о Логос'в въ томъ виде, въ какомъ мы его изложили выше по ихъ твореніямъ. Если они пользовались тер-Платоновой философіи (ίδέα, παράδειγμα αίδιον—Кл. пивнии Алекс., и Авинат.— ίδεα και ενέργειά и проч.), то термины эти приспособляли къ выраженію библейски - христіанскаго уче-

найти у Платона следы христіанскаго догмата о Трончности лиць. Такъ Климентъ Александ. (Strom. 1. V. 14) утверждаетъ, что у Платопа есть ученіе объ Отць и Сынь; то же самое говорить Оригень (с. Cels. VI. 8. 9. 47), Евсевій (Ргаер. evang. XI, 16, 30) в Лактанцій (Epitome 42), въ виду того, что Богь называется у Платона (въ письмь VI-мъ) ΊΙγέμονος και Αίτίου πατήρ и (въ Эпипомидь) устройство міра п начало всякаго знанія сводится къ божественному логосу; божественный догось пазывается упорядочившемь мірь. Равнымь образомь явкоторые отцы. допускали, что Платопу было извъстно учение и о Духъ Святомъ, хотя для обозначения Его, по ихъ словамъ, онъ употреблялъ другое слово. Такъ св. Густинъ (Cohort. 32) допускаеть, что у Платона подъ именемь добродьтели, которан получается не отъ природы, ни отъ ученія, но дается Вожественнымь Промысломъ, безъ выдома тыхъ, кому дается (вета ногра ачен чой-въ Менонь), сяфлуеть разумьть Духа силтаго. Илагонъ онасався открыто назвать его Духомъ Святымъ, чтобы не показаться посябдователемь пророковъ (Ср. Кл. Strom. V. 14). Самое же представление о Тронць видьля въ слъдующихъ словахъ 2-го письма Платона. Все подчинено царю всего существующаго. Имъ однимъ существуетъ вся вселениан. Опъ источивкъ всякаго блага, вещи второстененныя происходитъ второго, а третьестепенныя -- отъ третьяго. (Слова эти приводится у Кл. Ал. Стром-V. 14) и Евсевія (Praep. ev. XI). Относительно этого м'єста (в'єроятно, испорченнаго) существують различныя толкованія: Тидманъ (Geist. der spec. Phil. 2. Th. s. 119) думаеть, что здесь разунвется Богь, душа міра и солице. Но Шлоссеръ (Plato's Briefe s. 87): Богъ, демонъ, люди и животныя; по Сувэрэну (Plat. devrile): Богт, Его разумъ в воля. Клаусенъ склоняется въ тому, что здъсь разумьется Богь, когос бож. и міровая душа (Ср. Clausen. Apologetae eccl. christ. Ante-Theodosiani. Platonis ejusque philosophiae arbitri, Hauniae. 1817 § 17 s. 84).

<sup>1)</sup> Ср. Линицкій, "Ученіе Платона о Вожествь". Стр. 17, также 271: Платонъ пе выблъ и не могъ имъть някакого представления о Богь, какъ Существъ Личномъ. Стр. 102: По мивнію Аккермана, Богь (Платона) есть общее пвито (neutгит), а не существо личное. По мивнію Веккера (стр. 143), ученіе Платона о божествъ есть не что вное, какъ натуралиствческій пантензыъ.

нія о Логосъ, найденнаго ими въ книгахъ св. Писанія Ветхаго и Новаго Завъта 1).

Ближе, повидимому, къ ученію св. отцевъ о Логосѣ стоитъ ученіе іудейско—александрійской философіи, съ которой, конечно, они были знакомы, какъ получившіе образованіе въ Александріи (тогдашнемъ центрѣ всякаго научнаго образованія). Повидимому, нѣкоторый намекъ на это даютъ отрывки изъ сочиненій философовъ александрійской школы, приводимые отцами церкви (напр. Евсевіемъ въ Praep. evang. l. VII. с. 14, изъ Аристовула) и постоянныя цитаты изъ Филона, встрѣчающіяся особенно въ сочиненіяхъ Климента Александрійскаго. Но и это, какъ увидимъ, не можетъ служить доказательствомъ дѣйствительнаго занмствованія отцами церкви ихъ ученія о Логосѣ.

Уже въ виду того одного, что существеннымъ основаніемъ филоновскаго ученія о логос'в служить представленіе о Божествъ, какъ единой неопредълимой сущности, трудно ожидать, чтобы филоновское ученіе о Логосв могло дать основаніе для ученія отцовъ церкви объ этомъ предметь и дыйствительно та неопредъленность, даже явная путаница, смъшеніе безлично-Joroca тварью-какъ пантеистическаго СЪ димъ въ ученіи Филона<sup>2</sup>), не могли послужить даже намекомъ для свято-отеческого ученія о Логось-живомъ, Личномъ существъ. Отдъльные признаки, которые усвояются Логосу у Филона, прямо указывають на безлично-космическое значение этого начала, въ противоположность ипостасно-личному бытію, какимъ Логосъ представляется у христіанскихъ писателей. Божество является у Филова, то какъ чистое бытіе въ самомъ себъ въ формъ отвлеченно-безкачественнаго Сущаго (то оч или то єїчаг), то въ состояніи конкретной дійственности во вні въ форм В Логоса (ό Λόγος или τό λέγεσθαι). Оставаясь по своему бытію въ себь (жахта то єїлаг), въ состоянія Сущаго, свобод-

<sup>1)</sup> Вруккеръ находить значительную долю вліннія Платона на изложеніе св. Өеофиломъ Антіохійскимъ ученія о Логось, замычая, что вообще у него многое есть, свидытельствующее о приверженности въ Платоновой философіи и о томъ, что ее приспособиль онъ въ христіанскимъ догнатамъ; особенно же въ ученія о Логось, его рожденіи отъ Отца и участін въ созданіи міра онъ (Өеофиль), по Вруккеру, (Histor. Philos. crit. t. III. р. 399).

<sup>2)</sup> Мурет, прибавл. къ Твор. св. отцевъ. т. 29. 1882 г. стр. 326-527.

нымъ отъ всякихъ качественныхъ определеній и вижшнихъ отношеній, Божество въ Логосћ (хата то дереодаі) развивается въ конкретную полноту своихъ частныхъ свойствъ и вступаетъ въ дъйственныя отношенія къ качественно-опредъленному бытію. Нельзя не согласиться, что этотъ, внутри Божества совершающійся вічный процессь Его саморазвитія изъ абстрактнаго τό είναι въ конкретное το λέγεσθαι, Филонъ раскрываетъ въ такой формъ, которая почти буквально соотвътствуетъ новозавътному учению о Логосъ. Верховный Умъ универса отъ въчности открываетъ и изрекаетъ себя въ Логосъ, какъ въ своемъ разумъ и словъ; безначально рождается Логосъ изъ сущности Бога-Отца какъ Его старшій и первородный Сынъ, излучается и отражается изъ субстанціи въчнаго свъта какъ Его точный образь, върный отпечатокъ и отблескъ; наконецъ, Богъ извнутри себя развиваетъ Логосъ, какъ второго, себя равночестнаго и единосущнаго Бога. Однакоже, это-теизмъ только во фразъ, во внъшней формъ; этимъ Филоново ученіе о Логосъ возвышается надъ эллинскимъ пантеизмомъ и раввинскимъ деизмомъ 1). Какъ въ человъческомъ духъ Филонъ различаеть λόγος ενδιάθετος и λόγος προφορικός субъективный разумъ, или идеальное слово въ смыслъ внутренней бесъды души съ собою-съ одной стороны-и реально объективный, изреченный и открывшійся въ слов'в разумъ или реально-произнесенное слово, съ другой 2); подобно этому и въ универсъ онъ допускаеть двоякаго вида Логосъ: есть Логосъ безтвлесныхъ и первообразныхъ идей, изъ которыхъ образованъ умственный міръ, и Логосъ видимыхъ предметовъ, которые суть отпечатки тых идей и изъ которыхъ устроенъ сей чувственный міръ. Логосъ у Филона есть и мыслительная способность Бога и мысль, какъ продуктъ мышленія. Подобно Платону, въ идеяхъ Филонъ видитъ мірообразовательные типы или планы, осуществленные, отнечатлъвшіеся въ однородныхъ предметахъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Муретовъ. Тамъ же, стр. 503.

<sup>2)</sup> Намекъ на это есть у Платона въ Тим. 189—190. Ученіе о λόγος ενδιάθετος (внутреннемъ словіт) и профорежої (внішнемъ), имівшее логическое значеніе у стонковъ, Филопомъ употреблено въ метафизическомъ смысліт; отъ него же эти термины запиствованы отцами и учителями Церкви.

міра. Эта совокупность идей, мыслимыхь отвлеченно отъ группъ однородныхъ предметовъ, и составляетъ систему идеальнаго бытія, умственное τό πᾶν, κόσμος νοητός, подобно тому, какъ видимый міръ представляетъ космически— стройпое цѣлое, воспринимаемое внѣнними чувствами—κόσμος αἰσθητός. Въ связи съ этимъ Логосъ называется у Филона мѣстомъ и страною умственнаго міра, книгою, въ которой начертаны сущности всѣхъ предметовъ, первообразною печатію міра реальнаго, идеею идей и, наконецъ, вообще умственнымъ или идеальнымъ міромъ.

Точно также не найдемъ мы у Филона понятія о Логосѣ въ христіанскомъ смыслѣ, разсмотрѣвши ученіе о немъ, какъ силѣ Божіей. Подобно Платону, Филонъ понимаетъ идеи не только онтологически, какъ противостоящіе чувственному міру идеальные прототипы безъ всякой присущей имъ энергіи. Онѣ въ то же время, по его ученію, обладаютъ свойствами активности и, мыслимыя такъ, даютъ представленіе о Логосѣ, какъ силѣ божественнной—Эєїх добухрис, которому отдѣльныя идеи—силы подчиняются и изъ котораго развиваются. Въ этомъ смыслѣ Логосъ, какъ родъ по отношенію къ видамъ—менѣе общимъ идеямъ, называется старѣйшею Митрополіей, отъ которой, какъ бы колоніи, ведутъ свое начало всѣ силы говорящаго,—возницею, правящимъ божественными силами, источникомъ, изъ котораго текутъ онѣ; также срединою, общимъ единствомъ и сліяніемъ божественныхъ силъ, ихъ мѣстомъ, домомъ и очагомъ.

Проводя аналогію между отношеніемъ двухъ логосовъ въ человѣческомъ духѣ и Логосомъ божественнымъ въ его двойственномъ характерѣ, Филонъ долженъ былъ необходимо придти къ отрицанію не только личнаго бытія, но и какой либо отдѣльности и самостоятельности Его по отношенію къ Первому Началу-Богу. "Не слѣдуетъ, говоритъ онъ, представлять дѣло такимъ образомъ, что состоящій изъ идей умственный міръ (λόγος ἐνδιάθετος) занимаетъ какое либо (отдѣльно отъ Сущаго) мъсто. Онъ существуетъ въ Богѣ такъ же, какъ въ нашей душѣ существуютъ идеи и силы. Какъ городъ, предначертанный (проэктированный) архитекторомъ, не занимаетъ никакого отдѣльнаго мѣста, но напечатлѣнъ въ душѣ самого архитектора, такъ и состоящій изъ идей умственный міръ не

ниветь другого мвста, кромв божественнаго Логоса-разума, или, говоря точне, онъ есть не иное что, какъ самый этотъ разумъ Бога, творящаго міръ, равно какъ и умопредставляемый городъ есть разумъ архитектора, строющаго ственный городъ по образу умопредставляемаго 1). Итакъ, различіе между божественнымъ Логосомъ ενδιάθετος и щимъ не ипостатическое, но только формально-логическое, оно имфетъ только субъективное, а не объективное значеніе. Мало того, Филонъ прямо заявляетъ, что только для непосвященнаго въ философскія тайны ума, божественныя силы во главъ съ Логосомъ могутъ казаться самостоятельными ипостасями. Напротивь, умъ совершеннъйшій, т. е. достигшій высmeй ступени философской абстракціи, хорошо знаетъ настоящую цвну этому различенію. Для истиннаго философа совершенно ясно, что какъ Логосъ, такъ и всв другія божественныя силы суть только частныя стороны дёйственности одного же неизмъннаго и всегда себъ равнаго Сущаго. Въ различеніи Логоса отъ Сущаго выражаются, по Филону, только разныя точки зрънія нашего ума на одинъ и тотъ же по существу своему недълимый божественный субъектъ: Сущимъ Божество представляется намъ, когда разсматривается со стороны общаго абстрактно-логического единства своей жизни и дъйственности; наоборотъ, когда мы смотримъ на Бога со стороны конкретнаго содержанія Его жизни и частныхъ проявленій Его действенности, тогда Онъ является въ нашемъ умъ въ видъ Логоса или вообще разумно-дъйственной силы. Отсюда ясно, что при такомъ отношеніи Логоса ενδιάθετος къ Сущему филоновское различение въ Божествъ двухъ моментовъ-Его бытія въ себъ въ состояніи Сущаго (то єїмає) и Его конкретной действенности во вне въ состояни Логоса (το λέγεσθαι) не представляетъ ничего сходнаго съ христіанскимъ ученіемъ о второй самостоятельной божественной Ипостаси - Богѣ Словѣ.

Что же касается ученія Филона о Лотос проформос, то и эта сторона ученія его (терминъ этоть примінень къ Логосу Филономъ впервые) только внёшне-формально совпадаеть съ

<sup>1)</sup> Myper. Ibid. p. 514.

христіанскимъ ученіемъ о предвічномъ самооткровеніи Бога -Отца въ Богъ-Сынъ. Безъ представленія о Логосъ, какъ объ отдельной Ипостаси, какового представленія, какъ мы видели, нътъ въ ученін Филона о Логосъ, и Логосъ профоріхос будетъ не чымь, какь міровой идеей, осуществленной въ безконечномъ разнообразіи отдівльныхъ ограниченныхъ предметовъи явленій, космическимъ разумомъ, дълящимся на множество частныхъ логосовъ. Поэтому Филонъ не толькоотдѣльныхъ природъ приписываетъ разумъ и волю, по которымъ и не только самому міру усвояеть всв ляется универсъ, функціи божественнаго Λογοςα προφορικός (μίροβοй мы, космической силы, души универса). но и прямо говоритъ: ό Θεοῦ λογος κόσμος αύτός έστι, τ. e. Λοτος Bora ects самъ міръ, понимаемый какъ космось со стороны идеальной разумстройной законосообразности своего развитія и жизни, или Логосъ есть произведение Божие, которое можновидъть глазами. Въ томъ же смыслъ частпые законы и явленія природы, даже единичные предметы и ихъ индивидуальныя свойства, Филонъ иногда называетъ божественными логосами, божественными идеями и божественными силами. Оба эти Логоса въ сущности составляють одинъ живой и целостный универсъ, въ которомъ только абстрактно-философское мышленіе различаетъ общую субстанцію (безкачественное и всеобщее Сущее) и двъ частныя формы: идеально-субъективную, т. е. умственный міръ, или Логосъ ενδιάθετος, и реально-объективную форму, т. е. чувственный міръ, или Логосъ προφοριχός. Отсюда же, съ логическою последовательностію, Филонъ должень быль мыслить оба Логоса нераздёльно связанными одинъ съ другимъ, какъ форму съ содержаніемъ и, следовательно, придти къ предположению въчности міра, какъ мъста осуществленія божественныхъ идей-энергій въ отдельныхъ родахъ и видахъ предметовъ реальнаго бытія: Міръ есть αίσθητὸς Θεὸς, вполяв осуществившій въ себъ всю полноту божественныхъ идей, совершеннъйшій Образъ Божій, отражающій на себъ всъ совершенства первообраза. Вообще міръ есть Богъ-слово, второй богъ, Богъ-объектъ, Богъ-сынъ въ отличіе отъ Бога говорящаго, перваго Бога, Бога субъекта, Бога-Отца. Итакъ, Богъ, Логосъи міръ образують у Филона органическое единство и нераздёльную цълостность бытія вы наптеистически-стонческомъ смысль і). Вотъ почему личныя свойства Логоса, равно какъ и идея трансцендентности Божества, неизбъжно должны были потерять свой смыслъ у Филона и обратиться въ простыя метафоры и ноэтическія олицетворенія. Послъдовательно развивая идею процессуальнаго самооткровенія Сущаго въ Логосъ, Филонъ не могъ безъ явнаго противорьчія придавать этимъ названіямъ иного значенія, кромъ иносказательныхъ олицетвореній различныхъ функцій имманентно—безличнаго Логоса, какъ внутренняго разума Божія съ одной стороны, и какъ дъйствующаго въ міръ космическаго принципа—съ другой 2).

Еще болье близкими, повидимому, къ христіанскому, святоотеческому ученію о Логос'в являются т'в черты филоновскаго ученія, которыми Логосъ характеризуется, какъ личность. Какъ ни противоръчать эти черты выше представленнымъ пантеистическимъ, но Филонъ, повидимому, учитъ о богочеловъчествъ, о Логосъ, какъ первосвященникъ и искупителъ міра. Однакоже, этотъ Личный Логосъ оказывается у Филона тварно-служебнымъ духомъ одинаковой съ человъческой дутой природы и превосходящей ее только степенью своего совершенства; боговочеловъчение представляется у Филона не въ христіанскомъ смысл'в единичнаго воплощенія въ Лиц'в Інсуса Христа Сына Божія, а въ смысл'є общаго выраженія во всёхъ челов'єческихъ существахъ въчной мысли Божіей о человъкъ; если же къ этому прибавить, что матерія, по ученію Филона, есть причина всякаго зла и нечистоты, что гръхъ человъка не есть злоупотребленія имъ свободной волей, а слідствіе результатъ твлесности его, что Богъ долженъ щадить и прощать грвхъ человъка, просто потому, что благость и милосердіе Его не могутъ допустить паказавія и мученій твари, которая по волъ Самого же Творца несеть неразлучный съ тиломъ грѣха и нечистоты, —если взять все это во вниманіе, то станетъ совершенно невозможною христіанская идея гръхопаденія и искупленія 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Муретовъ. Ibid. p. 531. <sup>2</sup>) Ibid. p. 534.

<sup>3)</sup> См. подробиве у Мурет. Ibid. pp. 689-749.

Отцы Церкви, хотя и находили нфчто высокое въ ученіи языческой философіи о Логосъ или верховномъ умъ, какъ принципъ міра, по далеки были отъ того, чтобы смъщать христіанское ученіе о живомъ, личномъ божественномъ Словъ св. Іоанна съ чоб Платона или додосомъ Филопа. Весьма яспое указаніе на это мы видимъ у Оригена: "излагая ученіе о Словъ, мы, говоритъ онъ, не можемъ и не должны опираться ни на разумъ, ни на философію, но излагать его сообразно нашей въръ, утвержденной единственно на учени богодухновенныхъ писаній". (Пері архої 1. І. с. III. п. 1. Migne col. 145— 146). И далее, излагая свое ученіе о Второмъ Лице Пресвятой Троицы, Оригенъ требуетъ строго разграничивать христіанское ученіе о Живомъ, Ипостасномъ Богь-Словь отъ ученія языческой философіи о космическомъ логосъ. "Если это Слово назвать идеею идей, то съ тъмъ вмъсть Оно есть и субстанція субстанцій (contra Cels. l. VI); если это Слово можно назвать Разумомъ, то этотъ Разумъ есть Личный, есть живое Существо (in Ioh. t. I. п. 39), имфющее въ себъ самомъ жизнь личную, ипостасную (ibid. t. I. u. 42); если этоСлово можно назвать совокупностью идей, первообразомъ міра (In Ioh. t. I п. 22, 39), то этотъ первообразъ не есть мертвый, безличный архитипъ, по которому Отецъ созидаетъ міръ, но самъ Онъ есть всемогущій Личный Творецъ, творящій міръ по идеямъ разума (Contra Cels. l. II. п. 9; l. VI; п. 60). Черезъ это Слово дано бытіе, дана жизнь міру, потому именно, что оно есть не простое Слово, а Слово, владеющее полнотой личной самобытной жизни, потому что изначала вз немз экивотз бт (In. Ioh. t. II. п. 6; in Ierem. hom. XIX. п. I). Если это Слово можно назвать разумомъ, лежащимъ въ основъ міроправленія, то этотъ Разумъ вовсе не то, что присущій міру и выражающійся въ міровомъ порядкъ безличный разумъ, а Разумъ личный, который есть не что иное, какъ живой личный Помощникъ Отца, вивсть съ Отцемъ какъ сотворившій мірь, такъ и промышляющій о мір'є, писпосылающій блага, судящій, наказывающій. (Contra Cels. l. I c. II. n. 12. Migne col. 142).

Не бол'ве сходства съ свято-отеческимъ учепіемъ о Бог'в-Словів найдемъ мы у представителя неоплатонизма—Плотина въ

его ученіи о "второмъ началь" 1). Исходя изъ своего ученія о "первомъ началъ", Плотинъ ръшительно не могъ приблизиться къ такому ученію о "второмъ началіч", въ которомъ могло бы быть что-лпбо аналогичное съ вышеизложеннымъ свято-отеческимъ ученіемъ о Логось. Доходя, подобно Филону, до опредъленія Перваго Начала путемъ отрицанія признаковъ множественнаго, разнообразнаго, ограниченнаго бытія, Плотинъ свое Первое Начало долженъ былъ мыслить какъ такое, которое исключаетъ всякое различіе качествъ, --, нъчто", стоящее выше мышленія и протяженія и представляющее безразличіе того и другого, о которомъ даже ничего недызя сказать (арругоч), даже того нельзя сказать, что оно существуеть; это-начало, въ которомъ примиряются противеположности мышленія и бытія, но которое само не можеть быть ни темь, ни другимь, слъдовательно, лишено ума и сознанія.

Это безкачественное, безсодержательное начало производить умъ просто вслъдствіе физической необходимости выступить (צשףפוֹע) изъ состоянія замкнутости; этотъ умъ менте совершенъ, чемъ первое начало, такъ какъ раждаемое всегда хуже раждающаго. Умъ исходить изъ перваго начала еще не определеннымъ; но онъ долженъ быть уже мыслимъ съ чертами множественности и разнообразія (конечно, пока мысленными) для того, чтобы возможенъ былъ переходъ отъ самозаключеннаго, безразличнаго Перваго къ міру чувственныхъ предметовъ. Въ этомъ смыслъ умъ Плотина называется у него первымъ законодателемъ бытія, закономъ его, дающимъ всему жизпь, и первообразомъ міра. Но и отъ этого второго начала еще далеко до міра чувн вообще отдёльныхъ вещей. Пользуясь, далбе, аристотелевскимъ ученіемъ о категоріяхъ и пинагорейскимъ о числахъ-съ одной стороны, а также платоновскимъ ученіемъ —объ идеяхъ—съ другой, Плотинъ и старается заполнить пропасть, раздъляющую безграничное начало отъ міра. Умъ раскрывается сначала въ категорическихъ попятіяхъ. За кате-

<sup>1)</sup> Мы излагаемъ здёсь ученіе Плотина о второмъ началів, чтобы показать, какъ философская мысль въ его лице пдеть еще далее въ направленіи, противо-положномъ христіанскому ученію. (Ср. Болотовъ. Ученіе Оригена о св. Тронців, стр. 39).

торіями и числами (значеніе которыхъ Плотинъ видить въ томъ, что посредствомъ ихъ бытіе разделилось на части, roe) 1) следуеть мірь идей, которыя у Плотина пазываются безразлично догог и єїду. Эти последнія, какъ и у Платона, называются у него первообразами вещей. Идеи эти должны отличаться различною степенью совершенства, какъ и предметы міра, для которыхъ образцами онъ служать, смотря по степени отдаленности отъ ума. Эта область идей составляеть, такъ называемый, мысленный или идеальный міра. Его то Плотинъ и называетъ въ некоторыхъ местахъ дого 2). Кроме этого покоющагося, такъ сказать, идеальнаго начала, Плотинъ признаетъ міровую душу, которая есть образъ ума, какъ бы слово. выраженное во вне; соприкасаясь одной стороной съ умомъ, она стоитъ ниже ума (что онъ обозпачаетъ, давая ей название φύσις). Что же представляетъ собою по основной своей идеъ Плотинова философія, въ которой, между прочимъ, мы находимъ ученіе объ ум' логос (мір идей) и міровой душ ? Не трудно видеть, что это есть не что иное, какъ попытка философствующей мысли-абстрактпо представить космическія силы и законы природы и выразить идею отдаленности, разобщенности всёмъ существующимъ, словомъ, есть динами-Божества со чески-паптеистическое міровоззрѣніе. Такое воззрѣніе, очевидцёлою бездною отличается отъ христіанскаго ученія о Богъ, какъ живомъ, Личномъ, Всеблагомъ Духъ, и Его Единородномъ Сынъ-Логось. Христіанскому понятію о Равномъ по достоинству съ Отцомъ Сынъ Божіемъ и не могло быть мѣста въ системѣ этой философіи 3).

Если, какъ мы видъли, свято-отеческое ученіе о Логосѣ самыми существенными чертами отличается отъ платоновскаго ученія, то еще менѣе основательною слѣдуетъ признать другую попытку—найти не только близкую аналогію, но вмѣстѣ

<sup>1)</sup> Въ одномъ мъсть даже самый умъ Плотипа называется движущимся числомъ. (Vol. II. Enn. VI. Lib. VI. Cap. 18. νοῦς δε ἀριθμός εν έαυτω κινούμενος).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vol. II. Enn. V. L. IX. Cap. VI. Ibid. 1125. Enn. VI. Lib. II. C. XXI. Ibid. 1294. Enn. VI. Lib. VII. Cap. XIX.

<sup>3)</sup> О философіи Плотина спеціальное изследованіе М. Владиславлева "Философія Плотина, основателя новоплатоновской школы". Петербургь. 1869 г. см. особ. стр. 64—138.

и зависимость свято-отеческого ученія о Логосъ отъ стоическаго ученія объ этомъ предметт. Логосъ стоическій — это не нное что, какъ абстрактно представляемый космическій поряцълесообразность, разумъ міра и вмъсть матерія его т. е. пантеистическое тожество и безразличіе духовнаго и чувственнаго (какъ человъческая душа, по ученію стоиковъ, им веть твло и столь твсно объединена съ нимъ, что не можетъ существовать безъ него, также точно и міровая душа -Логосъ имветъ свое собственное, неотдълимое отъ него матеріальное тіло). Понытка эта вывести свято-отеческое ученіе о Логосъ изъ стоическаго принадлежитъ г. Трубецкому (въ его стать в "ученіе о Логось въ древней философіи". Вопросы философін и психологіи, кн. 36, стран. 119 и дал.). Онъ говоритъ именно, что "Отцы церкви первыхъ въковъ были всъ болъе или менъе стоиками въ своей философіи, ибо философское ученіе о Логось, какъ внутреннемъ божественно-разумномъ законю открывающемся въ сознаніи человіка, и вмісті какъ объ универсальномъ промысль, господствующемъ въ мірь, было впервые разработано стоиками и популяризовано ими въ самихъ широкихъ кругахъ. Не мудрено, что ранніе христіанскіе апологеты примыкаютъ здесь къ стоицизму". Христіанскіе апологеты усваивають себв не только форму стоической пропосодержание. "Согласно въди, но ихъ (апоея И самое логетовъ) ученію, христіанство, по его словамъ, развиваетъ то "врожденное всему челов'вческому роду с'вмя Слова", о которомъ говоритъ Іустинъ; и если всъ, жившіе сообразно Слову, были христіанами до Христа, то самъ воплошеніемъ былъ божественцаго Слова. Логосъ есть универсальный принципт нравственнаго и физического міра. Въ области нравственнаго онъ есть не только Промыслъ о человъкъ, но и то начало, которое извнутри воспитываетъ, просвъщаетъ какъ весь человъческій родъ, такъ и "всякаго человъка, грядущаго въ міръ". Такъ училь Іустинъ, такъ училъ Клименть Александрійскій и многіе другіе апологеты: Логосъ есть истинный педагого человъчества и человъка. Въ этомо они сходятся со стоиками, показывая греко-римскому обществу, что христіанство заключаетъ себѣ ВЪ высшее обо-

снованіе его просвѣтительной философіи". Итакъ выходить, что г. Трубецкой въ ученіи св. Іустина Философа о Логосъ не напіель ничего, кром' стоическаго представленія объ универсальномъ принципъ нравственнаго и физическаго міра, и потому Самого Христа готовъ считать однимъ изъ многихъ Логосовъ, обнаруживающихся во всемъ существующемъ вообще и въ частности въ людяхъ. Но это не такъ. И о Климентъ Алекс. нужно сказать, что какъ ни зависъль онъ въ своемъ "Педагогъ" отъ стоицизма, все же несомненно, что истипнымъ Педагогомъ онъ признаетъ Сына Божія, истиннаго Бога". Логосъ вообще для о.о. Церкви не абстрактъ только, и не принципъ, а Живое. Личное Существо, истинный воплотившійся отъ Дѣвы Маріи Сынь Божій, предвозвъщенный пророками въ Ветхомъ Завътъ. Не можеть быть поэтому и ръчи о заимствовании отъ стоиковъ мысли значеніи Логоса. Для стоиковъ судьба, о промыслительномъ необходимость (εἰμαρμένη, ἀνάγκη), поскольку міръ разсматривается ими какъ необходимость и непрерывность цёпи причинъ и следствій, промысль (πρόνοια), какъ целесообразность и разумность этой цепи, и Логосъ-тожественныя понятія. (Мурет. Ученіе о Логосъ. Вып. І-й. Москва. 1885, стр. 23). Точно также мысль о вліяніи Логоса на язычниковъ--не стоическаго происхожденія, а имфетъ своимъ источникомъ извфстныя слова евангелія Іоанна (1 гл. 9. 10. 11. èv то хо́оµю ην (ὁ  $\Lambda$ όγος) καὶ ὁ κοσμος (язычники) αὐτόν ούκ  $\ddot{\epsilon}$ γνω). Мысль о возможности заимствованія св. Іустиномъ Философомъ ученія о семени Слова отъ стоической философіи приводить Aubè (Обэ) въ своемъ изледованій "Saint Iustin Philosophe et Martyr" (Paris. 1861. стр. 99—118,особ. 114), находя основаніе для этого въ выраженіяхъ св. Іустина ο Логось "σπέρμα τοῦ λόγου", "σπερματικός λόγος", будто тожественныхъ съ стоическими по существу и формъ; но дальнъйшія объясненія его по этому вопросу разрушають такое представленіе. Самъ же онъ далее находить капитальное различие между стоическимъ представленіемъ о божествъ и ученіемъ св. Іустина; главное же различіе въ томъ, конечно, что Логосъ св. Іустина есть Богъ Личный, Живой, Равпочестный Отцу.

Едва ли также мирится съ стоически-пантеистическимъ уче-

ніемъ о Логосѣ мысль св. Іустина о томъ, что Логосу должно быть приписано только то, что когда либо сказано и открыто хорошаго философами и законодателями. (Апол. II. 10). Итакъ въ концѣ всего нужно сказать, что остается вѣрнымъ то только, что у стоиковъ взяты св. Іустиномъ термины для обозначенія христіански-теистическаго ученія о Богѣ-Словѣ и промыслительномъ дѣйствованіи Его въ язычествѣ (подъ вліяніемъ св. Іоанна Богослова І. 9—11). Этими терминами философски образованный христіанинъ выразилъ свое убѣжденіе въ томъ, что "Богъ не несвидѣтельствована Себе остави", по выраженію св. ап. Павла,—среди язычниковъ.

Итакъ разсмотреніе ученія о.о. и учителей Церкви о Логось показываеть, что они старались уяснить и по степени своего разуменія выразить христіанскій догмать о Второмъ Лицъ Пресвятой Троицы—Сынъ Божіемъ; основаніемъ для чего служило имъ ветхозавътное библейское учение о Словъ Премудрости, главнымъ же образомъ, новозавътное учение св. Іоанна Богослова. Что же касается тёхъ терминовъ, которыми св. Отцы пользуются для выраженія своего ученія (ίδεά, ίδεά καὶ ἐνεργεία, παράδειγμα, λόγος ἐνδιὰθετος μ προφορικός, равно какъ λόγος σπερματικός), то здёсь мы не можетъ не признать вліянія философскихъ ученій (платонизма, Аристотеля, Филона). Иначе и не могло быть, такъ какъ и для самихъ отцевъ Церкви, какъ получившихъ философское образованіе, христіанскія истины должны были быть восприняты въ формъ философской, и для другихъ-язычниковъ представленіе ихъ въ подобной форм'ь являлось средствомъ приближенія христіанскихъ истинъ къ ихъ сознанію.

Если между ученіемъ отцевъ Церкви о Логосѣ и платоновскимъ ничего нѣтъ и не могло быть общаго по содержанію (черты аналогическія касаются, какъ мы то показали, только терминовъ, а не самого существа), то ничего не можетъ быть, кромѣ совершенно произвольнаго мнѣнія, и въ томъ предположеніи Сувэрэна, что склонность къ аллегоризму была причиною внесенія отцами Церкви въ христіанское ученіе новыхъ, платонизмомъ окрашенныхъ мыслей. По предвѣчнымъ планамъ домостроительства спасенія человѣческаго, Ветхій Завѣтъ, со

всею его исторіею, пророчествами, прообразами, быль "сѣнью грядущихъ благъ", предуготовлялъ къ пришествію Мессіи-Спасителя міра. Самъ Спаситель (Луки XXIV, 25 и дал.) показаль своимъ ученикамъ, что ветхозавътныя Писанія содержать то, что къ Нему относится. Следуя учению Господа Іисуса Христа (Луки XXIV, 25-27; Іоан. V, 39 и др.) и Его апостоловъ (Дъян. II, 16 и дал. III, 12 и дал. Рим. I, 2 и 1 Кор. X, 1 и дал. Евр. VIII, 7—13 и др.), Святая Церковь учить, что въ Ветхомъ Завътъ содержится рычь о Христь и совершенномъ Имъ дъль спасенія. Проникнутые твердымъ убъжденіемъ въ томъ, что Ветхій Завьть говорить о Христъ, нъкоторые изъ древнихъ учителей Церкви, особенно александрійской, находивнейся подъ сильнымъ вліяніемъ Филонова аллегорическаго толкованія Ветхаго Завъта, преимущественно же Климентъ и Оригенъ, доходили дъйствительно до крайностей аллегоризма 1). Климентъ часто упоминаетъ о томъ, что въ словъ Божіемъ многое выражено неясно, какъ по необходимости скрыть отъ простыхъ высшія тайны подъ покровомъ буквы, такъ и по невозможности ясно выразить въ бъдномъ человъческомъ словъ божественное, неизреченное (Strom. V); изъ этого уже сама собой следуеть для просвъщеннаго христіанскаго богослова обязанность не останавливаться на буквъ Писанія и внъшнемъ фактъ, а возвышаться до пониманія скрытыхъ подъ ними высшихъ истинъ. У Оритена же аллегорія получила, можно сказать, свое классическое примънение. Върно, что Оригенъ не только, вслъдъ за многочтимымъ имъ Филономъ, многіе факты исторія, многіе разсказы обратиль въ простыя аллегоріи 2); но върно и то, что онъ даже историческое евангеліе считаль только плотскимьлучшимъ и полнъйшимъ символомъ евангелія духовнаго-вьч-

<sup>1)</sup> Примъры этого толкованія можно находить уже въ посланіяхъ Варнавы (напр. гл. 18) и Густина Философа (1 апол. гл. 35); о Варнавѣ см. Чтенія по патрологін Д. Гусева (вып. І-й, стр. 90—98). Ср. Корсунскаго. Новозав. толков. Ветхаго Завѣта. Чт. въ общ. любит. дух. просвѣщ. (1879 г. т. II, стр. 368—403).

<sup>2)</sup> Оригент, напр., согласно со своею теорією предсуществованія душт разум'єль подъ гр'єхопаденіємь домірное паденіе этихъ душъ, изгнанимхъ съ неба на землю и поселенныхъ въ тела, что обозначено въ образ'є изгнанія Адама и облеченія сто въ ризы кожаныя (с. Cels. 1. IV. 40).

наго 1). Но все же такое широкое примъненіе аллегоріи, увлекшее Оригена въ нъкоторыя несогласныя съ ученіемъ Церкви крайности, не препятствовало ему съ твердостью, настойчивосью и свойственною ему горячею върою учить въ своихъ твореніяхъ объ ипостасномъ существованіи Логоса,—учить о Немъ какъ объ истинномъ по естеству Сынъ Божіемъ (in Ioh. t. І. п. 23), иномъ по отношенію къ Отцу не по имени только, а по своему дъйствительному, ипостасному различію, какъ о разумномъ живомъ существъ, обладающемъ своимъ особеннымъ самосознаніемъ и самоопредъленіемъ и имъющемъ подобно всъмъ другимъ разумнымъ существамъ Свой особенный индивидуальный образъ личнаго бытія.

П. Калачинскій.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Малеванскій. Догмат. сист. Оригена. Труды Кіев. Дух. Акад. 70 г. стр. 90—96. Прим. Въ первой стать в по этому предмету (см. № 1-й ж.) надобно сдылать следующія поправки:

Стр. стр. Напеч. Cand. uum. Стр. стр. Напеч. Слъд. чит. 21 1 древнихъ другихъ 25 4 ученіемъ ученія 15 31 20 авторитель авторитетъ 22 препратольных препрательных 33 24 13 (пе пужно) 36 питались **П**НТались

## Античный идеаль воспитанія и сравненіе его съ христіанскимь.

(Окончаніе \*).

Въ лицъ стоиковъ древній, классическій міръ, въ частности греческій, ръшился представить общечеловъческій идеаль морали и воспитанія, но все же безъ надлежащаго усиъха.

Признавая Бога действующею и образующею силою вещества и мірь-разумнымъ, по Божьей силь установившимся порядкомъ, стоики и поставили целію человеческой жизни приведеніе ея въ гармонію съ этимъ разумнымъ порядкомъ, а потому высшимъ этическимъ правиломъ для человека они выставили: "следуй природе", или: "живи согласно съ природою". Эта природосообразная деятельность и есть добродетель, и есть благо, довлеющее для нашего счастія; внешнія же блага представляють и в правственно-безразличное и потому не могуть быть предметами нашего стремленія, цёлями нашихъ нравственныхъ дъйствій. Добродътель сама по себъ есть цъль, и истинное удовольствіе въ ней самой, а не въ чемъ либо побочномъ, внашнемъ. Сообразность же природа опредаляеть человаческій разумъ, который и согласуетъ деятельность всехъ духовныхъ способностей человъка, подчиняя ихъ своему голосу; отчего и получаются внутренняя гармонія и красота точно такъ же, какъ красота телесная получается отъ законосообразнаго и симметрическаго расположенія его частей. Отсюда красота и добродътель у стоиковъ одно и то же. А такъ какъ эту внутреннюю гармонію производить разумь, то задача человіка и состоить

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1900 г., № 1.

въ слъдованіи ему. И такъ въ размышленіи, во внутреннемъ самосознаніи, бъ установленіи правильнаго взгляда на внѣшніе предметы, которые сами по себѣ безразличны для насъ, и состоить, по стоикамъ, истинная добродѣтель. Сознавать себя господиномъ и не плѣняться внѣшними благами, не быть ихъ рабомъ, вотъ нравственная задача человѣка. Все безразлично для нравственной жизни человѣка, и даже самая жизнь, которой можно лишиться насильно, если она длится въ ущербъ внутренней жизни. Отсюда оправданіе стоиками и самоубійства 1). Если же добродѣтель опредѣляется разумомъ, то она изучима. Поэтому воспитательною наукою стоики призиавали прежде всего свою философію: логику, этику и физику; ученіе же о богахъ, или религію они поставили въ концѣ своей воспитательной системы. Гимнастика, по воззрѣнію стоиковъ,—лишь подчиненное образовательное средство.

Согласно основному взгляду своей философіи, стоики поставили цёлію воспитанія—научить дётей разумной, согласно съ природой, жизни.

Такого воспитанія они требовали отъ всёхъ людей, безъ различія.

Достоинство стоической философіи и педагогической ел системы состоить въ томъ, что, поставивъ свое міровоззрѣніе на правственную почву, стоики самую нравственность поняли, какъ внутреннее развитіе человѣка, положили правственный критерій въ разумной природѣ его, въ его совѣсти и тѣмъ поставили каждаго человѣка собственнымъ нравственнымъ судьей. Платонъ и Аристотель трактовали больше о томъ, что-бы поступки человѣка не приносили вреда ни ему самому, ни ближнимъ. Они смѣшивали мораль и право, нравственные требованія съ гражданскими обязапностями. Стоики-же поставили центромъ и критеріемъ нравственности самую индивидуальную личность человѣка и единственною ел цѣлію—духовное совершенствованіе, не включая сюда ни государственныхъ, ни общественныхъ цѣлей. Въ этомъ ихъ прогрессъ. На этомъ нравственномъ принципѣ они основали и свою педагогику.

Далъе, второе достоинство ихъ философіи состоитъ въ про-

<sup>1)</sup> Зенонъ, оспователъ стоицизма, покончилъ жизпь самоубійствомъ. Ему последоваль его ученикъ (Diog. La. crt. VII, 28, 176). Имъ следовали и другіе стоики.

возглашеніи ими идеи всеобщаго братства и равенства людей: стоики первые разрушили преграду между еллиномъ и варваромъ, рабомъ и свобднымъ. Такой нравственный универсализмъ, т. е. признаніе въ каждомъ человѣкѣ нравственно-свободной личности—положенъ ими и въ основу педагогической системы. Въ этомъ они опять ушли дальше Платона и Аристотеля.

Но, и при возвышенности стоической философіи и педагогики, последніе не чужды громадныхъ недостатковъ.

Во 1-хъ, стоическая философія была въ высшей степени раціональна, и въ ней, при признаніи безличной міровой идеи, все опредълялось собственнымъ человъческимъ разумомъ, какъ частію божественнаго разума. Здъсь нътъ идеи Высшаго, Личнаго Законодателя, который-бы руководилъ нравственною жизнію людей; здъсь самъ человъкъ съ его испорченною совъстью былъ законодателемъ. Поэтому такія основныя правила стоиковъ, какъ: "слъдуй природъ", "слъдуй разуму", "соблюдай гармонію и красоту", — опредълялись и осуществлялись каждымъ лицомъ, сообразно его собственному пониманію и силамъ, а потому не имъли опредъленности и единства.

Во 2-хъ, въ стоической философіи нѣтъ идеи безсмертія, а съ нею теряется и та идеальная нравственность, которая является такою только при условіи, если нравственную дѣятельность мы продолжимъ далѣе условныхъ формъ земного бытія.

Въ 3-хъ, неправильно опредъляя природу человъка, стоическая философія несправедливо отожествила знавіе съ добродътелью: кто знаетъ добро, тотъ по ней, и дълаетъ его. Такъ думалъ Сократъ, ио онъ опибся, ошиблись и стоики. Отдавая все значеніе разуму, стоики игнорировали сердце и волю, которыя между тъмъ и опредъляютъ характеръ нравственной дъятельности человъка. Добродътель стоиковъ суха и холодна.

Въ 4-хъ, крайній ея индивидуализмъ представляеть тоже не малый недостатокъ: сведя всю суть нравственной жизни на личное самоусовершенствованіе и игнорируя всёмъ внёшнимъ, стоики лишили правственность второй ея половины, которая заключается во внёшнемъ ея проявленіи на пользу ближнимъ. Такой крайній индивидуализмъ, естественно, породилъ пессимизмъ, недовольство жизнію, которая, при такой правственности, могла дёйствительно потерять всякій смыслъ.

Эти недостатки стоической философіи—недостатки и ея педагогическаго идеала. Здёсь воснитывался не человёкъ, какъживая, любвеобильная личность, а сухой, холодный аскетъ, на все смотрящій индифферентно, готовый, въ случав крайняго унынія, нокончить съ собою.

Такъ греки не нашли истиннаго идеала жизни, усумнились во всемъ; явился скептицизмъ; это безпринципная философія, педагогическимъ идеаломъ которой было "практическое приспособленіе" т. е. идеалъ превратился въ реальную дъйствительность 1).

Римляне, какъ народъ практическій, создали и идеалъ питанія чисто утилитарнаго характера. Какъ грекъ былъ человѣкомъ, преимущественно, теоріи, мысли и фантазіи, поэтомъ и философомъ; -- такъ римлянинъ былъ главнымъ образомъ человекомъ эпергіи, дела и разсудка, -- юристомъ и ораторомъ. Если вообще у грековъ конечною целію воспитанія былоприготовить дътей, черезъ индивидуальное ихъ развитие, на служеніе государству, при чемъ требовалось, что-бы индивидуальное ихъ развитіе не противор в чило-бы только интересамъ государства, -- то у римлянъ индивидуальность приносилась исключительно въ жертву государственнымъ интересамъ: здъсь теоретическое развитіе цінилось на столько, насколько практически полезно было для государства; а потому здёсь главнымъ образомъ и изучались практическія науки: агрономія, юриспруденція, ораторское искусство, медицина, низшая математика. Если-же и изучались: грамматика, риторика, діалектика, философія и исторія, то первыя--- для того, чтобы выработать, при посредствъ ихъ, хорошаго оратора, а послъдняя -- для того, что-бы преданіемъ о подвигахъ предковъ внушить и возбудить энергію въ питомцѣ. Даже самый способъ образованія былъ практическій, и юриспруденціи, и ораторству, и медицинъ здъсь учились на практическихъ занятіяхъ старшихъ.

Физическое воспитаніе имѣло здѣсь въ виду не развитіе тѣлеспой красоты, а развитіе силы, а потому строго—упорядо-

<sup>1)</sup> Подробиће педагогическія воззрвнія грековъ изложены у Стате за цит. соч., стр. 150—346; у Модзалевскаго цит. соч., стр. 150—346; у Модзалевскаго цит. соч., стр. 37—117; у Уссинга: "Воспитаніе и обученіе у грековъ и римлянь" пер. Новопашеннаго, 1878 г. Объ вдеаль стонковъ можно нодробиве пидыть въ соч. Невзорова: "Мораль стоицизма и христіанское правоученіе", Каз. 1892 г.

ченныхъ, гимнастическихъ упражненій не было, и они здѣсь замѣнялись охотой, военными играми, кулачнымъ боемъ и т. п.

Эстетическое образованіе тоже мало цінилось и, если изучалась музыка, то только ради легкаго удовольствія, такъ-какъ практической пользы отъ нея не виділи. Что касается нравственнаго воспитанія, то оно ограничивалось практическимъ пріученіемъ дітей къ строго-упорядоченной жизни усвоеніемъ традиціонныхъ обычаевъ, сущность которыхъ заключалась въ практической пользі для государства, а черезъ него—и для личности. Оттого высшими добродітелями здіте считались: практическая мудрость, честность, справедливость, умітенность, мужество, послушаніе, терпівніе, стыдливость, добродітели чисто практическаго характера; здіть ніть сердечной любви и состраданія, этихъ истинно-человіческихъ добродітелей.

Самое религіозное воспитаніе заключалось только въ точномъ исполненіи религіозныхъ церемоній, имѣющихъ государственный характеръ; и самые боги въ представленіи римлянъ являлись олицетвореніемъ именно практической силы, и исполненіе ихъ повелѣній обусловливалось здѣсь исключительно страхомъ наказаній, а не любовію и сочувствіемъ къ этимъ повелѣніямъ и ихъ повелителямъ.

Зачатки такого традиціоннаго воспитація полагались здёсь въ семьё, этомъ очагѣ всякихъ традицій и вѣрованій, и мать яндялась на первыхъ порахъ главною воспитательницею дѣтей. Поэтому женщины пользовались у римлянъ большимъ значеніемъ, чѣмъ даже въ Греціи, и имъ дозволялось получать образованіе, подобное образованію мужчинъ, хотя и не вполнѣ, тогда какъ въ Греціи имъ пользовались только гетеры. Но, признавая отчасти право образованія за женщинами, римляне совсѣмъ не признавали его за рабами.

Римское воспитаніе было основано на суровых началахь. Вообще римскій идеаль воспитанія состояль въ томъ, что-бы воспитать изъ дѣтей практически-полезныхъ гражданъ. Даже такіе ихъ видные представители, какъ Цицеронъ и Квинтиліанъ, не ушли далѣе изображенія идеальнаго оратора, полезнаго для государства. Вотъ чго, напр., говоритъ Цицеронъ о государственномъ принципъ римскаго воспитанія: "У грековъ иные всею душею обращаются къ поэтамъ, другіе къ геометрамъ,

или къ музыкантамъ, а не то, какъ напр., діалектики открываютъ себѣ новый кругъ дѣятельности и все свое время, всю свою жизнь посвящаютъ искусствамъ, изобрѣтеннымъ для того, что-бы образовать духъ юноши для гуманности и добродѣтели". "Дѣти-же римлянъ воспитываются съ тѣмъ, что-бы они со временемъ могли быть полезными отечеству, и потому ихъ надлежитъ обучать государственному строю и учрежденіямъ предковъ. Отечество породило и воспитало насъ съ условіемъ, что-бы мы на пользу ему посвятили большую часть лучшихъ силъ нашего духа, дарованія и ума;—потому намъ слѣдуетъ изучать искусства, которыми мы могли-бы принести пользу государству, ибо это я считаю высшею мудростію и высшею добродѣтелію" 1).

Съ теченіемъ времени римское воспитаніе стало усвоивать элементы эллинскаго воспитанія, но, не понявъ его въ истин-но-греческомъ смыслѣ, римляне получили отъ него не столько пользы, сколько вреда: здѣсь идеальное грековъ истолковано и понято было чувственно, и римляне, подъ такимъ воспитаніемъ, предались только разврату.

"Эгоизмъ Рима,—говоритъ Шмидтъ,—сдерживался лишь до тёхъ поръ, пока приходилось созидать государство внутри и расширять его во внѣ. Когда-же наконецъ внутри все было развито, а во внѣ все покорено, то порывъ, отвлекавшій эго-истическія накловности къ великимъ цѣлямъ, ослабѣлъ, и страсти обнаружили настоящія свойства свои въ пошлой чувственности" 2).

Идеалъ жизни и воспитанія палъ, и даже стоическая философія Сенеки и Марка Аврелія, вылившаяся въ томъ-же содержаніи и формѣ, что и у греческихъ стоиковъ, не могла уже поднять его, и истинные римляне впали въ крайній пессимизмъ, а прочіе—погрязли въ порокахъ и тѣмъ подготовили паденіе великой имперіи <sup>3</sup>).

Еврейскій народъ, въ силу своей богооткровенной религіи, былъ поставленъ среди всѣхъ древнихъ народовъ въ исключительное положеніе. Его истинный монотеизмъ и его теоретиче-

<sup>1)</sup> См. у Шивата цит. соч. стр. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 359.

<sup>3)</sup> Подробно педагогическія воззрінія рямяннь изложены у Cramer'a цит. соч., 349—377; у Шяндта цит. соч., 347—463; у Модзаленскаго цит. соч., 117—168; у Уссим са цит. соч.

ское устройство наложили особый религіозный отпечатокъ на его воспитаніе. Мысль о Единомъ Богѣ и единомъ человѣчествѣ должна была-бы расширить идеалъ воспитанія до надлежащей универсальности, но особое, изолированное положеніе еврейскаго народа, какъ народа бстоизбраннаго, въ связи съ позднѣйшими неблагопріятными политическими условіями, создало какъ исключительное представленіе о національномъ Богѣ, Богѣ израильскомъ, такъ поставило и самое воспитаніе на національную почву. Какъ цѣлый народъ, израильтяне не составляли единую, національную семью, руководимую Самимъ Богомъ и Его закономъ, отдѣльный членъ отсюда въ каждой семьѣ руководился и воспитывался главою семейства.

Какъ въ основъ отношеній цёлаго народа къ Ісговъ быль положенъ страхъ, которымъ и обусловливалось точное исполненіе предписаннаго закона, такъ тотъ же страхъ положенъ былъ и въ основу семейнаго воспитанія. Здѣсь подъ угрозою наказаній, преимущественно, тѣлесныхъ, всѣ дѣти должны были строго исполнять всѣ предписавія родителей: и какъ неповиновеніе заповъдямъ Божіимъ наказывалось смертію (Втор., XIII, 5—11), такъ ей-же подвергался и всякій членъ семейства, оказавшій неуваженіе и противленіе родителямъ, замѣнявшимъ въ этомъ случаѣ Самаго Бога (Лев. ХХ, 9; Исх. ХХІ, 14).

Это уважение и благоговъние передъ родителями переносилось и вообще на всъхъ старшихъ.

Какъ вся вообще еврейская жизнь была религіозною и опредёлялась религіозными заповёдями, такъ точно и все воспитаніе евреевъ было строго религіознымъ. Законъ былъ уздою и воспитателемъ для цёлаго народа, такимъ-же онъ былъ и для воспитанія отдёльныхъ лицъ: при помощи его отецъ воспитывалъ свое дитя, внушая ему точное исполненіе его и безусловное повиновеніе Іеговѣ, самъ подавая ему въ этомъ живой примѣръ. Дитя считалось здѣсь святымъ даромъ Бога; поэтому родители имѣли священный долгъ воспитать дитя для Бога.

Самое образованіе у евреевъ носило исключительно религіозный характеръ и состояло изъ изученія закона Божія, преимущественно, закона Моисеева, -- разныхъ религіозныхъ церемоній и обычаевъ, — исторіи своего народа, чрезъ который Іетова проявляль свои подвиги. Равнымь образомь и изученіе искусствь, какъ-то: пфнія, музыки, танцевь, шозволялось толь-ко ради прославленія Іеговы. Кромф того, отець паставляль сына въ своемъ ремеслф (вошло въ обычай, чтобы сынъ изучаль дфло отца) и упражнялся съ нимъ въ ратномъ искусствф, нбо каждый еврей 20 лфтъ подлежаль военной службф.

Хотя женщивы пользовались здёсь уваженіемь, но все-же онё были вь полной зависимости, даже религіозной, оть мужчинь (онё не могли даже, напр., дать обёть, безъ дозволенія отца, мужа и т. д.); и все ихъ воспитаніе, помимо преподаванія религіозныхъ свёдёній, заключалось, преимущественно, въ обученіи домашнему хозяйству, да еще — пёнію, музыкё и пляскё для участія въ религіозныхъ церемоніяхъ.

Такое воспитаніе давалось, преимущественно, въ семь ; только со времень судей стали заводить школы, гдв обучали тому-же, что и дома, только въ большихъ разм разм.

Данное воспитаніе было одинаково для всёхъ классовъ еврейскаго народа, только нёсколько измёнялось оно въ своемъ объемѣ по отношенію къ сословію левитовъ и священниковъ, которые, какъ духовные руководители народа, должны были въ полнотё изучить весь религіозный законъ и всё религіозныя церемоніп 1).

Такимъ образомъ и у еврсевъ воспитаніе было преимущественно національнымъ. Идеалъ его былъ высокъ, но на практикѣ, особенно подъ вліяніемъ различныхъ политическихъ обстоятельствъ, онъ огриничивался примѣненіемъ ихъ къ обрядовымъ и юридическимъ постановленіямъ. Такое воспитаніе не развивало, а только формировало личность; сковывало свободныя его проявленія угрозой наказанія и выработывало изъ еврея сухого, юридическаго исполнителя закона, безъ искренней, живой подкладки. Воспитывать такого точнаго и строгаго исполнителя закона и было идеаломъ древне-еврейскаго воспитанія.

Данное воспитаніе породило въ еврев горделивое сознаніе своего высшаго положенія среди другихъ народовъ; породило фанатическую въру въ свое исключилельное право на будущее царство Мессіи, представляемаго имъ въ духъ земного цар-

<sup>1)</sup> Идеалъ еврейскаго воспятанія представлень къ книгахъ: "Притчи Соломоновы", "ки, Прем. Соломоновой" и "ки. Премугрости Іисуса, сына Сирахова".

ства; а потому онъ и не призналъ въ этомъ Мессіи истиннаго Мессію, когда послѣдній провозгласиль общечеловѣческое братство и право всѣхъ на участіе въ его благодатномъ царствѣ.

Дисциплинарно-юридическое и обрядовое воспитаніе евреевъ, превратившееся впоследствіи въ школахъ талмудистовъ въ схоластически-ригористическое, выработало изъ еврея сухого законника, гордившагося своимъ мелочнымъ исполненіемъ закона, а потому и не понявшаго истипно—духовнаго ученія Христа и Его высоко-правственнаго идеала.

Но воспитаніе еврейское важно было своей именно религіозно-нравственной постановкой, которая является единственноистинной основой воспитанія. Если такое воспитаніе не могло дать и не дало здѣсь истинныхъ плодовъ, то это объясняется тѣмъ, что оно получило впослѣдствіи узко-юридическій и формальный характеръ. Притомъ же нельзя забывать того, что какъ самая еврейская религія, такъ и воспитаніе были именно только подготовительными моментами къ истино-общечеловѣческой религіи Христа и новому идеалу воснитанія 1).

Резюмируя все сказанное объ античномъ идеалъ воспитанія и сравнивая его съ христіанскимъ, въ его раскрытіи у отцовъи учителей церкви, мы должны сказать, что античный идеалъ, находясь въ связи съ тъми или иными религозными или философскими возгрѣніями, не могъ возвыситься до той упиверсальности, какую онъ нолучилъ въ христіанствъ. Въ древнемъ мірѣ этотъ идеалъ былъ или національно-государственнымъ, какъ у китайцевъ, персовъ, римлянъ, грековъ, даже евреевъ, у Платона и Аристотеля, или кастовымъ, какъ у индусовъ и египтянъ, --- или одностороннимъ партійнымъ, какъ у пивагорейцевъ, у Сократа, а отчасти и у стоиковъ. Такимъ образомъ въ древнемъ мірѣ имѣлось въ виду воспитать не человѣка, какъ индивидуальную личность, а только члена извъстнаго государства, общества, касты и нартіи. Не говоримь уже о женщинахъ, которыя не считались тамъ равноправными съ мужчинами, а потому и лишались одинаковаго съ последними воспитанія.

При національномъ и кастовомъ дёленіи людей въ древнемъ

<sup>1)</sup> Подробное изложение педагогических воззрѣній древне-еврейскаго народа можно видьть у Cramer'а цит. соч., 95—118; у Шмидта цит. соч., стр. 467—500; у Модзалевскаго цит. соч. стр. 169—184.

мірѣ, не могло, номимо различія религіозныхъ и философскихъ воззрѣній, явиться истиннаго понятія о нравственности; а потому и воспитаніе не могло получить истинно-нравственнаго и общечеловѣческаго характера. Христіанство уничтожило это національное и кастовое разграниченіе людей, провозгласивъ общее нравственное равенство и братство: Еллины и Іудеи, варвары и скибы, обрѣзанные и необрѣзанные, рабы и свободные—всѣ равпы. Основапіемъ этого равенства служитъ, по христіанству, не сходство людей только по природѣ, но общеніе всѣхъ въ Единомъ, Личномъ Богѣ, какъ Единомъ для всѣхъ правственномъ Благѣ,—и Христѣ, какъ общемъ Искупителѣ. При такомъ общечеловѣческомъ равенствѣ и самое воспитаніе, какъ воспитаніе нравственной личности, въ основѣ должно быть одинаково для всѣхъ людей, какъ то прекрасно изобразилъ Климентъ въ своемъ "Педагогъ".

При неправильномъ представленіи Бога, представленіи или политеистическомъ, или отвлеченно-раціональномъ, не могло возникнуть у древнихъ народовъ, кромъ евреевъ, правильныхъ религіозныхъ понятій и тёсно связанныхъ съ ними понятій этическихъ. Оттого-то вся религіозность и выражалась тамъ въ сухомъ исполнении разныхъ церемоній и обрядовъ, а правственность-въ формальномъ соблюдении религіозныхъ предписаній, житейски-традиціонныхъ обычаевъ и государственныхъ законовъ. Истинной, внутренней религіозности и нравствепности тамъ пе было; а потому воспитаніе не получило тамъ надлежащихъ и опредъленныхъ основъ: не выяснено было для него опредъленно ни конечной цъли, ни непосредственныхъ задачъ. Потому-то и такое выражение Сократа, Платона, Аристотеля и стоиковъ,---что цёль воспитанія заключается въ богоподобіи, достигаемомъ путемъ нравственнаго совершенствованія, оставалось только выраженіемь, безь опредъленнаго значенія и практическаго осуществленія. Оттого-то и при такомъ выраженіи античный міръ воспитывалъ изъ дитяти гражданина, члена государства, націи, касты, партів, семья, но ничуть не истиннаго человъка, не истинно-человъческую личность.

Даже еврейская религія не могла разрушить національной преграды и расширить понятіе нравственности до общечеловіческой.

При невыясненности самой природы человѣка и религіознонравственныхъ понятій, въ древнемъ мірѣ не могли еще настоящимъ образомъ опредѣлить отношенія родителей и восинтателей къ дѣтямъ, за которыми не признавалось здѣсь никакого личнаго достоинства и которыя ставились въ абсолютную зависимость отъ своихъ руководителей. Оттого то отношенія эти, помимо суровости, были чисто юридическаго характера, безъ нравственной подкладки.

По той-же причинъ и лучшіе умы античнаго міра, какъ Сократъ, Платонъ, стоики,—не могли указать настоящаго пути для нравственнаго воспитанія, полагая его въ умственномъ только развитіи.

Вообще въ древнемъ мірѣ мало обращалось вниманія на воспитапіе нравственной личности человѣка; даже въ такихъ философскихъ системахъ, какъ буддійская и стоическая, гдѣ какъ-бы за ней признавалось нравственное достоинство, она воспитывалась въ узко-субъективномъ направленіи, въ отрѣ-шенности отъ міра,—съ подавленіемъ даже естественныхъ требованій человѣческой природы,—съ отрицаніемъ самаго бытія, отчего воспитаніе это теряло всякій разумный и нравственный смыслъ.

Только христіанство поставило воспитаніе на разумныя, общечеловъческія начала. Помимо той универсальности, какую опо придало идеалу воспитанія, христіанство точно и ясно опредълило его цъль, его принциць, его характеръ, его сущность. Оно указало конечную цъль воспитанія въ нравственномъ совершенствованіи личности для достиженія царства Божія.

Провозглашеніемъ этой цёли христіанство признало за всякимъ человёкомъ абсолютное право на личное достоинство и личное развитіе, помимо его національнаго и государственно-общественнаго положенія. Человёкъ самъ себё—цёль развитія, и общее благо можетъ достигаться черезъ индивидуально-нравственное развитіе каждой личности, но ничуть не черезъ иревращеніе послёдней въ простое, внёшнее орудіе партіи, касты, общества, государства, для достиженія ихъ цёли, какъ это было въ античномъ мірё. Общее благо достигается, по христіанству, черезъ свободное развитіе каждой личности для одной нравственной цёли, въ достиженіи которой каждый чело-

въкъ и общество, какъ цълое, свободно соединяются, не нарушая общей гармоніи и не подавляя другъ-друга. На развитіе вотъ именно личности человъка, какъ нравственно-самодовлъющей, свв. отцы и учители церкви и стараются, какъ мы видъли, обратить вниманіе педагоговъ.

Указаніемъ конечной цёли жизни и воспитанія христіанство опредёлило и истинный принципъ послёдняго въ нравственности, основанной на религіи. Богъ есть начало и конецъ христіанской нравственности: она есть служеніе Богу, преданность нашей воли волё Божественной; она неразрывно соединена съ благочестіемъ 1). Вотъ въ развитіи такой-то религіозной нравственности въ питомцахъ свв. отцы церкви, какъ извъстно, и полагали сущность педагогическаго идеала. Тогда какъ такой-то нравственности въ античномъ мірѣ, кромѣ евреевъ, ясно не сознавали; и воспитаніе тамъ собственно основывалось па раціональной нравственности, нравственности традиціонной, которая пе проникалась и не одухотворялась твердыми пачалами истинной религіи.

Въ философскихъ школахъ религіозный элементъ нравственности замѣнялся метафизическимъ.

Оттого-то правственность тамъ не была устойчива, не имѣла надлежащей основы и силы; оттого-то она отличалась неопределенностью и невыясненностью. Слово "добродѣтель" имѣло тамъ самый общирный объемъ, но не имѣло истиннаго содержанія, не имѣло теологической основы.

Въ христіанствъ нравственность получила истинную свою основу—любовь къ Богу и ближнему. Этой основой ясно опредълялось здъсь абсолютное содержаніе и характеръ истинной нравственности. Такую-то нравственность свв. отцы церкви и

<sup>1) &</sup>quot;Въ христіанской морали, скажемъ словами Блекки, Богь не второстепенная фигура; Онъ не появляется тутъ лишь для освіщенія свыще; Онъ цептральное солице всей системи, освіщающее все наше нравственное существованіе и составляющее источникъ всякаго совершенства. Индивидуальныя добродітели христіанства суть только плодъ живаго растенія, котораго корнемъ служить богословіе, а живительнымъ сокомъ набожность, сообщая и цвіту, и плоду весь вхъ аромать и вкусъ. Христіанская добродітель такъ-же немыслима безь благочестія, какъ Сократовская добродітель не мыслима безъ догики. Сократь быль, безъ сомивнія, замічательно благочестивый человість, но благочестивая добродітель Сократа была илодомъ его разума, добродітель-же христіанина есть плодъ благочестія". (Четыре фазиса нравственности", стр. 147).

желали внъдрить въ воспитанниковъ. Этимъ нравственнымъ принципомъ измърялись у нихъ и всъ отношенія между воспитателями и воспитанниками, и всъ педагогическія мъры и средства.

Въ античномъ мірѣ слабо сознавался этотъ принципъ нравственности, а потому нравственность тамъ основывалась на общей пользѣ, и была чисто утилитарною, какъ была она индѣ государственною, кастовою и т. д. Оттого и воспитаніе тамъ, помимо суровости, носило формально-юридическій характеръ.

Помимо всего этого, въ античномъ мірт нравственный идеаль быль чистой абстракціей, которой и должно было руководиться практическое воспитаніе, тогда какъ въ христіанствъ явленъ истинный образецъ нравственности въ лицъ Спасителя; и, какъ живой образецъ, этотъ идеалъ имелъ и иметъ громадное и неотразимое вліяніе въ дёлё практическаго воспитанія нравственныхъ личностей. Поэтому свв. отцы и совътовали педагогамъ, научая дътей правственности, учить ихъ прямо подражанію Христу, какъ живому нравственному образцу, подавая въ этомъ случав сами имъ примвръ. "Ибо если цёль христіанства, -- говорить св. Василій Великій, -- подражаніе Христу въ міру вочеловіченія, сколько сіе сообразно съ званіемъ каждаго; то, кому ввърено путеводство многихъ, ть обязаны посредствомъ своей жизни людей еще немощныхъ побуждать идти впередъ въ уподобленіи Христу, по слову блаженнаго Павла, который говорить: "подражателей мн в бывайте, якоже и азъ Христу" (1 Кор. II, 1).

Посему они первые, достигнувъ въ мѣру смиренномудрія, показанную Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ, должны сдѣлаться точнымъ образцомъ для другихъ" 1).

Но Христосъ не только реальный нравственный идеаль, нѣтъ,—Онъ еще Искупитель людей. Какъ абсолютный идеаль, Христосъ недостижимъ для людей, совершенство которыхъ опредѣляется только степенью приближенія къ совершенству Христа. Подражая Христу, христіанинъ на тернистомъ пути своего нравственнаго совершенствованія получаетъ отъ Него благодатную помощь. Поэтому дѣло воспитанія въ христіанствѣ тѣсно связывается съ дѣломъ благодатнаго возрожденія

<sup>1)</sup> Твор. свят. Василія, т. V, стр. 190.

людей въ тапиствахъ, — тёсно связывается съ религіей, которая является важивишимъ условіемъ христіанскаго воспитанія. Въ виду этого, св. отцы, какъ извёстно, и ставили воспитаніе прямо на религіозную почву, и совётывали вести дёло воспитанія подъ непосредственнымъ благодатнымъ руководствомъ церкви. Здёсь связь воснитанія съ религіей была не теоретическою только, какой она являлась въ античномъ мірѣ, а реальною, жизненною; — и въ этомъ великое преимущество христіанскаго воспитанія предъ античнымъ.

Съ точки зрвнія конечной цели воспитанія и его основныхъ принциповъ, свв. отцы судили и о физическомъ, и объ умственпо-эстетическомъ образованіи. Они не отвергали физическаго которомъ особенно заботились въ античномъ воспитанія, о міріт но позволяли его на столько, на сколько его можно было позволить, безъ ущерба для нравственнаго воспитанія. Считали полезнымъ умственно-эстетическое образованіе, И но такое, которое, развивая умъ и сердце, нисколько не вреи религіозности нравственности восинтанниковъ. Между темъ такого разграничения у античныхъ народовъ, кромъ евреевъ, почти совсъмъ не было, и неупорядоченное умственно-эстетическое образование часто тамъ прямо развращало юношей, какъ это прекрасно изобразилъ въ своей "Исповеди" бл. Августинъ.

Въ указанныхъ отношеніяхъ христіанскій идеалъ воспитанія быль выше античнаго, но первый ни чуть не порвалъ связи со вторымъ, — и все, что выработано было въ античномъ мірѣ полезнаго по частнымъ педагогическимъ вопросамъ и—главное — по развитію наукъ и искусствъ, — все было принято христіанствомъ, по только одухотворено его собственнымъ воззрѣніемъ.

Н. Миролюбовъ.

## ФИЛОСОФІЯ МОНИЗМА.

(Критическій разборъ сочиненія Геккеля "Die Welträthsel. Bonn. 1899).

(Продолжение \*).

Начнемъ съ разсужденія Геккеля объ Евангеліяхъ какъ историческихъ намятникахъ. По словамъ Геккеля, четыре каноническихъ евангелія были отдівлены отъ сорока неканоническихъ и апокрифическихъ евангелій только епископами, бывшими на Никейскомъ соборів, происходившемъ будто бы во 327-мо году. Отдівленіе это было сдівлано будто бы чрезъ какое-то чудесное "прыганіе евангелій" изъ-подъ престола на престоль. — Здівсь что ни слово, то—ложь и притомъ ложь—тенденціозная, недобросовівстная, недостойная серьезнаго изслівнователя. 1) Никейскій соборъ (первый вселенскій) быль въ 325 году, а не въ 327-мъ. Это знаетъ каждый русскій школьникъ.

2) Четыре каноническія евангелія не могли быть отділяемы не только на первомъ вселенскомъ соборі, но пигді и никогда изъ сорока неканоническихъ и апокрифическихъ, потому что всіхъ неканоническихъ евангелій вмісті съ анокрифическими наукі извістно только 13 (Первоевангеліе Іакова, Исторія о рожденіи Маріи и дітстві Спасителя, Евангеліе о рожденіи Маріи, Арабская исторія Іосифа древоділя, Арабское евангеліе дітства Спасителя, Евангеліе Оомы, Евангеліе Никодима, Евангеліе отъ евреевъ, Таціаново евангеліе по четыремъ, Евангеліе Маркіоново, Записи Іустина, Евангеліе Петра и Евангеліе отъ египтянъ). Изъ нихъ четыре (Исторія

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1900 г. № 1.

- о рожденіи Маріи, Евангеліе о рожденіи Маріи, Арабское евангеліе дітства Спасителя и Арабская исторія Іосифа Древоділя), несомніно, написаны были уже въ позднійшее время (V—VIII вв.). Слідовательно, отцамъ перваго вселенскаго собора могло быть извістно только девять неканоническихъ и апокрифическихъ евангелій. Если бы Геккель былъ ученый, чествый и добросовістный писатель, то однихъ этихъ простыхъ соображеній ему было бы достаточно для того, чтобы не вітрить приведевной имъ сказків.
- 3. Ръшали ли вообще отцы перваго вселенскаго собора вопросъ объ отделении капоническихъ евангелий отъ неканоническихъ и апокрифическихъ? О томъ, что происходило на засъданіяхъ перваго вселенскаго собора, мы можемъ знать точнье всего изъ подлинныхъ актовъ этого собора. Это-лучшій и несомнънный историческій памятникъ. Затэмь о первомъ вселенскомъ соборъ повъствуетъ лично участвовавшій на немъ церковный историкъ Евсевій кессарійскій; но его разсказъслишкомъ кратокъ и сжатъ. Далъе нъкоторыя свъдънія сообщаются церковными историками, жившими уже послъ собора,---Руфиномъ, Сократомъ, Созоменомъ, Өеодоритомъ и Геласіемъ. Но эти историки сами заимствовали свои сведенія изъ вторыхъ рукъ-т. е., изъ устныхъ преданій неодинаковаго достоинства и изъ случайныхъ упоминаній, встречающихся нъ твореніяхъ св. отцевъ, бывшихъ на первомъ вселенскомъ соборъ и писавшихъ обличенія на аріанъ. Поэтому и повъствованія указанныхъ историковъ отличаются неполнотою, отрывочностію и даже некоторымь несогласіемь. Такимь образомь, точныя свъдънія о первомъ вселенскомъ соборъ можно имъть только на основаніи подливныхъ актовъ этого собора. Лучшими изданіями соборныхъ актовъ, безъ сомнинія, должны быть признаны Labbei et Cossartii 1671 и Harduini 1715. Но ни въ томъ, ни въ другомъ изданіи нётъ ни малейшаго намека на то, чтобы на первомъ вселенскомъ соборв былъ возбуждаемъ даже вопросъ о подлинности нашихъ каноническихъ евангелій объ отдёленіи ихъ отъ евангелій неканоническихъ и апокрифическихъ.
  - 4. Этого мало. Акты собора не допускають и мысли о томъ,

чтобы на первомъ вселенскомъ соборъ даже мого возникнуть подобный вопросъ. Всъ участники собора, какъ православные, такъ и аріане, одинаково представляются убъжденными въ божественномъ достоинствъ нашихъ евангелій и апостольскихъ посланій. Въ своихъ спорахъ они постоянно ссыдаются на нихъ и свои мнфнія доказывають ихъ согласіемъ съ ученіемъ каномическихъ евангелій. Евангельскій текстъ полагаеть конецъ спору. Чтобы не быть голословными, мы укажемъ сколько прим'вровъ. Въ своемъ окружномъ посланіи александрійскій епископъ Александру уже ссылается какъ неподлежащій сомивнію авторитеть на Евангеліе отъ (21, 8), на Евангеліе отъ Іоанна (1. 14, 9. 10; 10, 1; 15. 30.), на посланіе ап. Павла къ Ефесянамъ (4, 3), 1 посланіе къ Коринеянамъ (12, 26), 2 посланіе къ Коринеянамъ (6, 14), къ евреямъ (2, 10; 13, 8), 1 посланіе къ Тимовею (4, 1) и 2 посланіе ац. Іоанна (1, 10, 11). Тотъ же епископъ Александрійскій Александру въ своемъ посланіи къ Александру епископу константинопольскому ссылается на Евангеліе отъ Матеея (3, 17; 11, 27), нъсколько разъ-на Евангеліе отъ Іоанна, на посланія ап. Павла къ римлянамъ, къ кориноянамъ (на 1-е и 2-е), къ колоссянамъ, къ евреямъ, 1 и 2 къ Тимовею и 1 посланіе ап. Іоанна. Изървчи императора Константина къ собору также видно, что о достоинствъ книгъ Св. Писанія не могло возникнуть даже вопроса на соборф. Ихъ божественный авторитеть въ то время быль уже настолько несомивнень, что императорь Константинь советуеть отцамь объ аріанств' руководствоваться въ ръшеніи вопроса только одними богодухновенными писаніями. "Книги евангелистовъ и апостоловъ и писанія древнихъ пророковъ, говоритъ онъ, ясно научаютъ насъ, какъ должны мы думать о верхов-Божествъ. Итакъ, отвергнувъ всякія возмутительныя состязанія, будемъ рішать предметы вопроса свидітельствами богодухновенныхъ писаній". И члены собора дёйствительно поступали согласно этому наставленію. Такъ Осія Кордубскій оть лица епископовъ отвъчаеть философу, защищавшему Арія, ссылкою на Евангеліе отъ Іоанна (1, 3; 10, 29). Д'явнія св. Апостоловъ, Посланіе къ евреямъ (4, 12. 15), къ римлянамъ

- (8, 9), 1 и 2 къ кориноянамъ, на Евангеліе отъ Луки (12, 26) и 1 посл. Іоанна. На Евангеліе отъ Іоанна и посланіе ап. Павла къ Евреямъ ссылаются Леонтій, епископъ Кесаріи Каппадокійской, и Евпсихій, епископъ Тіанскій, отв'ячая отъ имени св. отцевъ другому философу, который, защищая Арія, также указываль на Евангеліе отъ Іоанна (1, 13). Епископъ Евсевій Памфиль свое разсужденіе основываль на Евангеліяхъ отъ Іоанна (17, 24), Матоея (11, 27; 12, 42), на посланіи ап. Павла къ евреямъ (4, 12—15), къ римлянамъ (9, 15), 1 посланіи къ коринелнамъ (1, 24). Макарій іерусалимскій ссылался на Евангелія отъ Матоея и Луки и на посланія ап. Павла къ евреямъ, римлянамъ и др. Но если всъ разсужденія и постановленія собора были основаны на нашихъ каноническихъ евангеліяхъ, то ясно, что авторитетомъ божественнаго происхожденія они пользовались уже задолго до перваго вселенскаго собора.
- 5. Что на первомъ вселенскомъ соборѣ не было произведено выдъление каноническихъ евангелій изъ "кучи" неканоническихъ и апокрифическихъ, это можно бы Геккелю увидъть уже и изъ того, что по свидътельству церковнаго историка Евсевія Памфила, принимавшаго въ сужденіяхъ собора весьма д'ятельное участіе, такое выділеніе было произведено еще апостоломъ Іоанномъ Богословомъ и было принято всёми церквами задолго до перваго вселенскаго собора. Именно онъ пишетъ въ своей Церковной исторіи 1): "Должно быть признано означенное его (т. е. Іоанна) именемъ Евангеліе, извъстное поднебесными церквами. А что древние очень основательно дали ему четвертое мъсто послъ трех прочихъ, явно будетъ изъ слъдующаго... Когда три, прежде написанныя, Евангелія распространены были между встми и дошли до Іоанна; то онъ, горять, предприняль дать свое объ ихъ истинности свидътельство". Эти слова не имъли бы никакого смысла, если бы авторитетъ нашихъ каноническихъ евангелій былъ утвержденъ только никейскимъ соборомъ, на которомъ присутствовалъ в самъ Евсевій.

<sup>1)</sup> Соч. Евсевія. Сиб. 1848, т. І, стр. 151 и сл

6. Откуда же Геккель взяль свою басню о "прыганіи" Евангелій изь-подъ престола на престоль? Мы чрезвычайно затруднились бы отвътомъ на этотъ вопросъ, если бы самъ Теккель не пришелъ къ намъ на помощь. Но, благодаря его предупредительности, намъ не пришлось "ломать головы" надъ этимъ мудреннымъ вопросомъ. Съ удивительною наивностію Геккель объявляетъ своимъ читателемъ, что это великое открытіе ему удалось сдёлать при помощи Наппа. И читатель, мало занимавшійся церковно-историческими изследованіями, конечно, преклонится предъ такимъ ученымъ авторитетомъ. Онъ можетъ нодумать, что этотъ таинственный Паппо быль современникомъ никейскаго собора, ученымъ историкомъ, своими рѣдкими и точными сведеніями превосходившій всёхъ другихъ древне-церковныхъ историковъ, писавшихъ о первомъ вселенскомъ соборъ-Евсевія, Pyфина, Сократа, Созомена,  $\Theta$ еодо $\cdot$ puma и Геласія. Но современникомъ никейскаго собора Паппъ не быль. Было несколько Паппова въ до-христіанскую эпоху, и одинъ изъ нихъ извъстенъ какъ отличный полководецъ. Затвмъ, если вы справитесь съ энциклопедическимъ словаремъ Брокгауза, то вы узнаете, что существоваль въ началь 3-го въка по Р. Х. еще одинъ Иаппъ-хорошій математикъ; но овъ, конечно, ничего не могъ писать о никейскомъ соборъ, происходившемъ въ концъ первой четверти четвертаго въка. Кромъ этого Наппа, никакого другого не знаетъ уже больше и Брокгаусъ. Ученые церковные историки имъютъ обычай указывать на своихъ предшественниковъ, когда излагаютъ исторію литературы своего предмета. Но и они не укажуть намъ того Паппа, которому Геккель обязанъ своими драгоцинными историческими свъдвніями. Поэтому оставимъ ученыхъ историковъ и будемъ искать нашего злосчастнаго Hanna тамъ, гдв историки обыкновенно не усматриваютъ ничего ценнаго для своей науки. 16-го января 1549 года у градоначальника города Линдау Ф. Паппа родился сынъ Іогання. Онъ-то и есть тотъ трудно находимый Паппъ, отъ котораго Геккель позаимствовалъ свои свъдънія о канонизаціи нашихъ евангельскихъ повъствованій. Онъ учился въ Страсбургв и Тюбингенв. Въ 1570 году Иаппъ заняль мъсто пастора въ Страсбургъ и преподавателя грече-

скаго языка, а съ 1578 по 1593 г. былъ пасторомъ и профессоромъ богословія въ Мюнстерь. До фанатизма преданный реформацін, онъ постоянно полемизироваль съ католиками; а • въ последніе годы своей жизни, оставивъ полемику, занялся изученіемъ церковной исторіи. Въ это время онъ написалъ мало извъстную книгу: Epitome historiae ecclesiasticae, гдъ говорить о древивишихъ событіяхъ церковпой жизни, объ обращеніи язычниковъ, о гоненіяхъ на христіанъ, о ересяхъ и, между прочимъ, о вселенскихъ соборахъ. Книга эта была издана въ Страсбургъ въ 1584 году. Не отличаясь способностію къ объектичному критическому анализу, Паппъ, безъ всякихъ разсужденій, приписываль историческое значеніе каждой католической легендь, каждой побасенкь, какъ дълали это и многіе другіе писатели того мрачнаго и невъжественнаго времени. — Геккель также безъ всякой критики, напротивъ съ полнымъ довъріемъ черпаетъ свои свъдънія изъ этого мутнаго источника и на основаніи ихъ предлагаетъ своимъ читателямъ разрёшеніе ,міровой загадки". Можно ли послѣ этого вѣрить ему, что онъ ведетъ свое изследование добросовестно и честно?

Теперь перейдемъ къ вопросу о времени написанія наших канонических свангелій. Геккель утверждаеть, что Евангелія отъ Матеея, Марка и Луки паписаны въ началѣ второго вѣка, а Евангеліе отъ Іоанна-въ срединѣ второго вѣка; но написаны онъ будто бы не самими евангелистами, имена которыхъ носять, а только по этимъ евангелистамъ. Геккель не указываеть своимь читателямь тёхь основаній, по которымь онъ именно пришелъ къ такому, а не иному выводу. Да ни какихъ оспованій у него, конечно, и не было. Людямъ знакомымъ съ отрицательною евангельскою критикою извъстно, отвъ этомъ случав Геккель почерпнулъ свои свъдви я. Въ этомъ случав онъ слепо следуеть за представителями такъ называемой отрицательной евангельской критики. Но выводамъ этой критики можно върить не по ея научно-историческимъ изследованіямь, а лишь по предвзятой враждебности къ христіанству, когда невфріе, хотя для некотораго оправданія себя, готово "ухватиться за каждую соломинку". Безпристрастная исторія даеть намь самыя точныя основанія для того, чтобы

мы пришли къ заключенію не только объ апостольскомъ происхожденіи нашихъ конопическихъ евангелій, но и о томъ, что евангелія написаны именно тёми апостолами, имена которыхъ они носять. Евсевій, какъ мы видѣли, утверждаетъ, что уже древніе знали, что три первыя евангелія принадлежали Матеею, Марку и Лукъ и что четвертое мъсто они дали евангелію отъ Іоанна. Голосъ всей церкви здёсь имѣетъ весьма важное значеніе. Если бы указанные евангелисты въ дъйствительности не были писателями нашихъ евангелій, то мы положительно не имъли бы ни какой возможности объяснить его. Можно было бы еще до некоторой степени понять, почему древніе могли бы приписывать евангелія Матеею и Іоанну, если бы последние и не были ихъ писателями. Но почему изъ всъхъ 82 апостоловъ писателями Евангелій называются еще именно Маркъ и Лука? Отчего именно имъ, а не кому либо изъ двънадиати апостоловъ, ближайшихъ учениковъ Іисуса Христа, были приписапы евангелія изв'єстныя подъ ихъ именами? Единственно разумное основание для объяснения этого состоитъ въ томъ, что голосъ всей церкви не ошибается, что Маркъ и Лука дъйствительно написали тъ евангелія, которыя имъ приписываются. Это, очевидно, сознаетъ и крайняя отрицательная евангельская критика. Обратить нужно вниманіе на слова Геккеля, безотчетно повторяющаго ея выводы. Онъ говорить, что евангелія написаны не Матееемъ, Маркомъ, Лукою и Іоанномъ, а по этимъ евангелистамъ. Что значитъ это "no",—I'еккель не объясняеть; но читатель не можеть не чувкакой шаткой почвъ стоить въ этомъ случаъ ствовать, на евангельская критика. Напротивъ мы имъемъ въ своемъ распоряженіи весьма древніе свид'єтельства, что наши каповическія евангелія написаны именно тёми апостолами, кому ихъ приписываетъ голосъ вселенской церкви. Такъ, іерапольскій епископъ Папій, который самъ принадлежалъ еще къ апостольскому въку и который, по словамъ Иринея, "мужъ древній, бывшій слушателемъ Іоанна и другомъ Поликарпа", говоритъ о писатель нашего перваго Евангелія слідующее: "Матоей разсказы (повъствованія) на еврейскомъ языкъ, а составилъ – (переводиль) ихъ каждый, какъ могъ". Объ евантолковалъ

геліи Марка онъ приводить свидетельство даже самаго апостола Іоанна: "Тотъ же старецъ (т. е. Іоаннъ) говорилъ и слъдующее: Маркъ, бывшій истолкователь Петра, съ точностію, какъ только самъ сохранилъ въ памяти, написалъ то, что Христосъ говорилъ и дёлалъ, хотя и не по порядку, потому чтоонъ самъ не слушалъ Господа и не сопутствовалъ Ему; впослъдствін же, какъ я (Іоаннъ) сказалъ, онъ былъ спутникомъ Петра, который, смотря по требованию обстоятельствъ, излаученіе, не ділая однакоже связнаго нія Господнихъ беседъ. Посему Маркъ нисколько не погръшиль, описывая некоторыя событія такь, какъ миналь ихъ. Онъ заботился только о томъ, какъ бы не пропустить чего-либо слышаннаго или не переиначить". Это свидътельство весьма важио для сужденія о подлинности нашихъ двухъ первыхъ каноническихъ евангелій. Отрицательная критика, желая подорвать важность его, старается увфрить если не себя, то другихъ, что оно относится не къ евангеліямъ Матеея и Марка, а къ какимъ-то другимъ произведеніямъ этихъ писателей. Это возражение отрицательной критики придумано, очевидно, за неимъніемъ ничего лучшаго. Оно имъло бы некоторый смысль лишь въ томъ случае, если бы представители отрицательной евангельской критики могли съ точностію указать памъ, къ какимъже именно писаніямъ Матоея и Марка относится свидътельство Папія іерапольскаго, если оно не относится къ Евангеліямъ. Но такъ какъ ни исторія, ни преданіе, ни самая отрицательная критика не знаютъ, чтобы Матеей и Маркъ паписали еще что-либо, кромъ евангелій, то приведенное возражение теряетъ всякое звачение.

Геккель совершенно голословно высказывается о неподлинности и времени написанія нашихь каноническихь евангелій.
Читатели должны върить ему на слово; онъ хочеть говорить 
какъ оракуль, отъ котораго никто не долженъ требовать отчета. Такъ, впрочемъ, вообще ведуть дъло и болье серьезные, 
чъмъ онъ, представители отрицательной евангельской критики. 
Между тъмъ исторія сохравила даже до нашего времени, 
кромъ указаннаго свидътельства Папія, еще много и другихъ 
весьма цънныхъ доказательствъ подлинности и апостольскаго

происхожденія націихъ каноническихъ евангелій. Разсмотрвніе доказательствъ приведетъ каждаго безпристрастнаго изследователя, не ослепленнаго никакиме школьно-философскимъ ученіемъ, къ несомнінному убіжденію въ томъ, что наши капоническія евангелія написаны именю туми апостолами, которымъ всегда приписывалъ ихъ голосъ вселенской церкви и имена которыхъ они всегда носили въ своемъ надписавіи. Собственно говоря, разсматриваемая книга Геккеля сама по себъ не вызываетъ насъ на подробное изложение здъсь этихъ древне-историческихъ свидетельствъ въ пользу подлинности нашихъ каноническихъ евангелій и оно отвлекло бы пасъ далеко въ сторону отъ интересующаго насъ предмета. Впрочемъ, желающіе ближе ознакомиться съ вопросомъ о подлинности и достовфрности каноническихъ евангелій могутъ найти разръшеніе этого вопроса въ нашей книгь "Жизнь Господа нашего Іисуса Христа" (Спб. 1887. Стр. 112—235). Но какъ скоро установлена на твердыхъ началахъ подлинность апостольскаго происхожденія каноническихъ евангелій, то вопросъ овремени написанія ихъ уже получаетъ второстепенное ніе и представляеть интересь только историческій. Геккель утверждаеть, что три первыя евангелія написаны въ первой четверти второго въка, т. е., или еще при жизни ап. Іоанна или вскоръ послъ его смерти, но во всякомъ случат еще при жизни учениковъ или такъ называемыхъ "мужей апостольскихъ". Если бы мы согласились даже и съ этимъ предположеніемъ Геккеля, то наши каноническія Евангелія, столь быстро распространившіяся въ то время между встьми поднебесными церквами, ничего не потеряли бы въ своей достов фрности и истинности, и более достоверных памятниковъ мы не нашли бы во всей древности. Самъ Геккель не оставляетъ никакого поля ни для миоологическихъ, ни для легендарныхъ образованій.

Господа пашего Іисуса Христа Геккель признаеть лицомъ историческимъ. И за это—спасибо. Не смущаеть насъ и то, что онъ высказываеть не высокое мнёніе о лицё Богочеловіка. Какъ мы виділи, но словамъ Геккеля, "самъ Христосъ, благородный и всеціло исполненный человіть пророкъ и мечтатель, стоялъ гораздо ниже уровня классическаго культурнаго образова-

нія; Онъ зналъ только іудейское преданіе; послѣ Себя Онъ не оставилъ пи единой строки; Опъ не имълъ даже предчувствія о томъ высокомъ состояніи міровъдънія, до котораго уже за полтысячельтія ранье возвысились греческая философія и естествознаніе". Совершенно в'трно, что Господь пашъ Інсусъ Христосъ не получиль никакого школьно-философскаго образованія; Онъ не изучалъ ни философін Платона или Аристотеля, ни атомистической теоріи Левкинга, Демокрита или Эпикура. Но въ этомъ-то и состоитъ сущность вопроса. Генкель не сказалъ въ данномъ случав ничего новаго. Мы знаемъ, что на этомъ останавливали свое вниманіе и современники Господа нашего Інсуса Христа. "Откуда у Него такая мудрость и силы?" спрашивали они (Лук. 4, 16—22; Мато. 13, 53—58). "Какъ Онъ знаетъ книги, не учившись?" (Іоан. 7, 15). Ясно, что современники Христа, хорошо знавшіе Его детство и отрочество, вынуждены были отказаться отъ объясненія мудрости Христа путемъ естественнаго школьнаго образованія; пародъ еврейскій не зналь школы, въ которой бы Христосъ могъ пріобръсть Свою мудрость, и даже прямо называетъ Его "неучившимся". Но для насъ съ Геккелеми ришение этого вопроса представляетъ несравценно больше затрудненій, чтит для современниковъ Христа. Современники Христа видели только то, что происходило передъ ихъ глазами; но они и предчувствовать не могли, какія посл'єдствія для исторіи всего челов'єчества повлечетъ за собою то, что они видѣли и слышали. Они были только очевидцами и свидътелями того, какъ закладывался христіанствомъ фундаментъ, а мы созерцаемъ и самое зданіе, которое воздвигнуто на этомъ фундаментв. Христосъ не получилъ классическаго образованія; но Опъ подъ прямымъ угломъ поворотилъ всю исторію человічества; Онъ возродилъ міръ; Его ученію подчинились философы и законодатели; Его "человъколюбіе" сокрушило языческія царства. Міръ обновился въ Новомъ Завътъ. Какъ же все это произошло? Откуда эта мудрость и сила? Какимъ образомъ не получившій никакого школьно-философскаго образованія "мечтатель" могъ произвести такой міровой перевороть и вдохнуть новую жизнь въ разлагавшійся трупъ до-христіанскаго человічества? Современники

Христа, не находя возможнымъ объяснить Его возвышенное ученіе, Его чудную жизнь и Его сверхъестественныя действія, вели себя неодинаково: одни только недоумфвали, другіе объясняли вліяніемъ силь сверхъестественныхъ: невърующіе указывали на силу Веельзевула, върующіе-на силу Божію. Даже Плиній Младшій въ своемъ донесеніи Траяну утверждаетъ, что христіане признавали Іисуса Христа Богомъ и потому "воспввали Ему, какъ Богу, хвалебныя пвсни". И талмуда не умветъ объяснить чудесныхъ двиствій Христа иначе, какъ указывая на какое-то магическое средство, которое Христосъ принесъ будто-бы изъ Египта, воткнувъ его себъ подъ кожу. Называя Христа человъкомъ, не получившимъ классическаго образованія, и не отвергая того, что именно Ему, какъ виновнику, Христіанство обязано своимъ существованіемъ, и Геккель, очевидно, долженъ признать или божественное достоинство Христа или отказаться отъ объясненія, какъ простой мечтатель. могъ произвести радикальный переворотъ въ міровой исторіи. Геккель, къ сожальнію, избираеть послыднее. Но какъ же послы этого онъ дерзнулъ взяться за разрешение "міровой загадки"?

Что Христосъ не оставилъ послѣ Себя ин единой строки, это нисколько не служитъ къ Его унижению, а скорѣе къ чрезвычайному возвышению Его божественнаго учения, которое не только хранили въ памяти другіе, но и считали нужнымъ записать въ книги для послѣдующихъ поколѣній. Сократо не оставилъ послѣ себя ни единой строки; Геккель исписалъ множество бумаги; но въ исторіи развитія человѣческой мысли Геккелю никогда не будетъ принадлежать того значенія, которое принадлежитъ Сократу. Христосъ не оставилъ послѣ Себя ни единой строки; но любимый ученикъ Его свидѣтельствуетъ, что если бы писать подробно о всемъ, чему Овъ училъ и что Овъ сотворилъ, то и самому міру не вмѣстить бы написанныхъ книгъ (Іоан. 21, 25).

Аностола Павла Геккель ставить выше Христа. О какъ ужасна и богохульна эта мысль для каждаго христіанина, а тѣмъ болье для великаго Апостола язычниковъ! И мы положительно утверждаемъ, что св. апостолъ Павелъ совершенно иначе понималъ свое отношеніе къ Іисусу Христу. Если бы Геккель

дъйствительно быль, согласно своему объщанію, мыслителемь честнымь, безпристрастнымь и добросовъстнымь, то и онъ должень быль бы согласиться съ нами, потому что такъ утверждать мы должны даже съ его точки зрвнія. Какъ мы видвли, Геккель признаетъ подлинными только три посланія ап. Павла -къ римлянамъ, галатамъ и кориноянамъ, которыя, по его заключенію, написаны были раньше четырехъ каноническихъ евангелій. Но въ какое отношеніе ставить себя апостоль ко Христу даже и по этимъ посланіямъ, легко "соединимымъ съ разумнымъ міровоззрѣніемъ?" Посланіе къ римлянамъ онъ начинаетъ такъ: "Павелъ-рабъ Іисуса Христа"; посланіе къ кориноянамъ: "Павелъ волею Божіею призванный Апостолз Інсуса Христа"; посланіе къ галатамъ: "Павелъ Апостолъ, избранный не человпками и не чрезъ человпка, но Іисусомъ Христомъ м Богомъ Отпомъ". А можетъ ли рабо быть более господина своего? По свидътельству этихъ посланій, ап. Павелъ не хочетъ хвалиться ничемъ, разве только крестомъ Господа нашего Іисуса Христа, Которымъ для него міръ распятъ и онъ для міра, поэтому онъ проситъ, чтобы его никто не отягощалъ, потому что онъ носить язвы Господа Інсуса на тёлё своемъ. "Я сораспялся Христу, говорить ап. Павель, и уже не я живу, но живеть во мит Христосъ. А что нынт живу во плоти, то живу втрою въ Сына Божія, возлюбившаго меня и предавшаго Себя за меня". Онъ постоянно и открыто исповъдуетъ въ посланіяхъ, которыя и Геннель призналь подлинными, что Інсусь Христось есть Сынъ Бога Отца, что Онъ родился отъ съмени Давидова по плоти, родился отъ жены, открылся Сыномъ Божіимъ въ силъ, по духу святыни, чрезъ воскресеніе изъ мертвыхъ, что отъ Него онъ получилъ благодать и апостольство, чтобы во имя Его покорять въръ всъ народы. Исповъдуя Іисуса Христа не человъкомъ, а Богомъ и Госполомъ своимъ, ап. Павелъ открыто говорить, что опъ не стыдится благовъствованія Христова, потому что оно есть сила Вожія ко спасенію всякому въруксщему. Онъ учитъ, что наше искупленіе совершено Христѣ Інсусѣ, Котораго Богъ предложилъ въ жертву умилостивленія въ крови Его чрезъ въру, для показанія правды Его въ прощеніи грѣховъ, содѣланныхъ прежде, что Христосъ

преданъ за гръхи наши и воскресъ для оправданія нашего, что только чрезъ Него одного мы получили доступъ къ благодати и дару праведности, что Опъ умеръ за насъ, когда мы были еще грешниками, что мы примирились съ Богомъ только смертію сына Его, что Христось для того и умерь и воскресь и ожиль, чтобы владычествовать и надъ мертвыми, и надъ живыми, что всё мы предстанемъ на судъ Христа, чрезъ Котораго Богъ будетъ судить міръ, что только тотъ угоденъ Богу и достоинъ одобренія отъ людей, кто служитъ Христу. "Развъ разделился Христосъ"? спрашиваль ап. Павелъ коринеянъ. "Развъ Павелг распялся за васъ?" "Кто Павелъ? Кто Аполлось? Они только служители, чрезь которыхь вы увъровали; вы же-Христовы, а Христост-Божій. Я родиль вась Христь Іисусь благовьствованіемь; по сему умоляю вась: подражайте мнь, какт я Христу.. Послё всёхъ Христост явился и мню, какт нъкоему извергу, ибо я наименьшій изт апостоловг, и недостоинг называться Апостоломг, потому что чтал черковь Божію"... Приведеннаго, кажется, достаточно для того, чтобы видёть, что Iеккель, если онъ не желаеть оставаться въ противоръчіи съ самимъ собою и если бы онъ дъйствительно велъ свое дъло добросовъстно и безпристрастно, долженъ отказаться отъ своего мневія, что Христось стоить ниже апостола Павла, какъ Основатель религіи, или онъ долженъ признать голословно неподлинными вст послапія св. апостола Павла... Другого исхода для него нътъ.

Какъ теперь Германія ведетъ свои дѣла, мы хорошо не зпаемъ; но утвержденіе Геккеля, что первенствующіе христіане были чистыми коммунистами и соціалъ—демократами, которые по дѣйствующимъ нынѣ въ Германіи законамъ должны быть уничтожены огнемъ и мечемъ,—это—одни пустыя слова, не имѣющія для себя ни какого историческаго основанія. Между первенствующими христіанами были собственники—и богатые и бѣдные, и знатные и простые, а соціалъ-демократами нельзя призпавать тѣхъ людей, которые объявили себя принадлежащими къ царству не отъ міра сего, не принимали ни какого участія въ современныхъ политическихъ движеніяхъ и проповѣдывали не только за страхъ, но и за совѣсть подчиняться

даже языческому императору, какъ поставленному отъ Бога. Геккель и подобные ему, усматривающіе въ христіанствъ начала коммунизма и соціализма, им'єють, очевидно, въ виду мъсто въ книгъ Дъяпій Апостоловъ (4, 34-35), гдъ говорится о первенствующихъ христіанахъ: "не было между ними никого нуждающагося; ибо всв, которые владели землями или домами, продавая ихъ, приносили цену проданнаго, и полагали къ ногамъ Апостоловъ; и каждому давалось, въ чемъ кто имъл нужду". Такъ и теперь дълается въ христіанскихъ монастыряхъ. И никто монаховъ не истребляетъ за это мечемъ и огнемъ; ибо какіе же они коммунисты? Но если бы Геккель не остановился на приведенномъ мъстъ, а прочиталъ непосредственно следующее, именно речь ап. Петра Ананіи, то онъ увидълъ бы, что первенствующие христіане вовсе не отрицали правъ собственности, какъ это дълаютъ нынъ западноевропейскіе коммунисты. Ап. Петръ прямо ставить вопросъ Ананіи: "Чёмъ ты владёль, не твое ли было, и пріобретенное продажею не въ твоей ли власти находилось"? (Двян. 5, 4). Такъ коммунисты не говорятъ....

Второй періодъ въ исторіи христіанства и при томъ самый обширный, обнимающій целыхъ двенадцать столетій, Геккель обзываетъ именемъ папства. Въ своихъ сужденіяхъ объ этомъ період' Теккель не высказываеть ничего новаго, отм' чая только общензвъстные исторические факты, или повторяя искаженное толкование ихъ, высказанное раньше его единомышленниками Бюхнером, Ранке, Дрэпером и т. п. Но приведемъ здесь изложенное въ книге Teknenh потому, что оно есть, такъ сказать, общее суждение всёхъ враждебныхъ христіанству мыслителей. "Латинское христіанство или папство, которое называется "римско-католическою церковію", часто также-ультрамонтанствоми, а по мъсту своей резиденціи ватиканствоми, -- говорить *Геккель*, -- между всёми явленіями человёческой культурной исторін есть одно изъ величественней шихъ и достоприм вчательнейшихъ, "исторически-міровая величина" перваго ранга; не смотря на вст бури времени, оно еще и теперь пользуется. весьма сильнымъ вліяніемъ. Изъ 410 милліоновъ христіанъ, обитающихъ въ настоящее время на землъ, большая половина, именно 225 милліоновъ, исповѣдуетъ римскій католицизмъ, только 75 милліоновъ-греческій, а 110 милліоновъ-протестанты. Въ періодъ времени, обнимающій 1200 літь, отъ четвертаго до 16 въка, папство почти исключительно одно господствовало надъ духовною жизнію Европы и отравляло ее; напротивъ среди великихъ древнихъ религіозныхъ системъ въ Азіи и Африкѣ оно только весьма немного захватило себъ мъста. Въ Азіи еще теперь буддизмъ насчитываетъ 503 милліона последователей, браманская религія—138 милліоновъ, исламъ-120 милліоновъ. Міровое господство папства (продолжаеть Геккель) отразило свой мрачный характерь прежде всего на средних впках; оно означаеть смерть всякой свободной духовной жизни, регрессъ всякой истинной науки, упадокъ всякой чистой нравственности. Отъ блестящаго процебланія, какого достигла человъческая духовная жизнь въ классической древности, въ первомъ въкъ до Р. Х. и въ первыхъ столътіяхъ по Р. Х., при господств'в папства, она скоро упала до того уровня, который по отношенію къ познанію истины можеть быть названь только варварствомг. Правда, средніе въка восхваляются за то, что въ нихъ достигли высокаго развитія другія стороны духовной жизни, поэзія и пластическое искусство, схоластическая ученость и практическая философія. Но эта культурная деятельность (говорить Геккель) находилась въ услуженіи господствовавшей церкви и была превращена не въ рычагъ, а въ угнетеніе свободнаго духовнаго изследованія. Исключительное подготовление къ неизвъстной "въчной жизни за гробомъ", презрѣніе природы, отклоненіе отъ ея изученія, коренящееся въ самомъ принципъ христіанской религіи, были обращены римскою іерархіею въ священную обязанность. Поворотъ къ лучшему (?) былъ созданъ реформаціею только въ началь 16 въка. Мы слишкомъ далеко зашли бы, - продолжаетъ Геккель, --если бы захотвли изображать здвсь тв скорбные шаги назадъ, которые были сделаны человеческою культурою и цивилизацією въ теченіе двенадцати вековъ при духовномъ господствъ папства. Они великолъпно иллюстрирова-

ны, впрочемъ, однимъ выраженіемъ величайшаго и умнъйшаго князя-Гогенцолерна; свое сужденіе Фридрих Великій высказаль въ положеніи, по которому изученіе исторіи приводить къ убъждению, что отъ Константина Великаго до временъ реформаціи весь мірт былт безумнымт. Превосходное изображение этого "періода безумія" представиль Л. Бюхнерт (въ 1887 г.) въ своемъ сочинени "О религиозномъ и научномъ міровоззрвнін" 1). Но кто съ нимъ хочетъ познакомиться ближе, тому мы рекомендуемъ (говоритъ Геккель) историческіе труды (?) Ранке, Дрэпера, Кольба, Свободы и т. д. Правдивое изложеніе, предлагаемое этими и другими безпристрастными историками, ужаснаго состоянія христіанских средних ковъ, подтверждается всякимъ честнымъ (?) изслёдованіемъ источниковъ и культурно-историческими памятниками, которые этоть печальныйшій періодз человьческой повсюду оставилъ исторіи. Образованные католики, честно ¿(?) ищущіе истины, могуть достаточно остановиться на изученіи собственно этихъ источниковъ. Это тъмъ болье нужно отмътить, что еще и въ настоящее время ультрамонтанская литература обладаетъ сильнымъ вліяніемъ; всномнимъ только о Лурдю и о "священной ризъ" трирской (1890!). Какъ далеко простирается искаэтой истины даже въ ученыхъ тругахъ, говоритъ Теккель, доказательство этого представляеть профессорь исторіи Іопання Янсент въ Франкфурть на Майнь; его популярныя сочиненія (особенно "Исторія німецкаго народа съ конца среднихъ въковъ", явившаяся въ многочисленныхъ изданіяхъ) представляють невфроятивншее искажение истории. Лживость этихъ іезуитскихъ искаженій стоитъ на одной ступени съ легковъріемъ и отсутствіемъ критики у простого немецкаго народа, принимающаго ихъ за чистую монету".

Еще болье ирачными красками описываеть Геккель отношеніе папства къ наукь. "Между историческими фактами, которые ясньйшимъ образомъ доказывають вредъ ультрамонтанской тираніи духа, говорить онъ, насъ интересуеть прежде

<sup>1)</sup> Это "превосходное пзображеніе" въ сочиневін Бюхнера, какъ мы отывтили више, было нами подробно пзложено и разобрано въ "Върв и Разумъ" за прошедшій (1899) годъ.

всего ея энергическая и последовательная борьба противъ истинной (?) науки какъ таковой. Такая борьба уже сначала, была опредълена въ христіанствъ тъмъ, что принципально, оно ставить въру выше разума и требуеть от послъдней смпого подчиненія первой; не менье также и тымь, что на всю земную эсизнь оно смотрить только какь на подготовленіе къ измышленной жизни "по ту сторону гроба", и такимг образомг научному изслъдованію самому по себъ отказываетт во всякомт значении. Но планосообразная и систематическая борьба съ последнимъ была предпринята только въ началъ четвертаго въка, особенно со времени знаменитаго никейскаго собора (327), на которомъ председательствовалъ (?) императоръ Константинъ, названный "Великимъ" за то, что объявиль христіанство государственною религіею и основаль Константинополь, на самомъ дълъ"... (здъсь Геккель приписываетъ Константину совершенно неосновательно такіе эпитеты, которые повторять мы нравственно не можемъ). "Какъ папство было последовательно въ своей борьбе противъ всякаго самостоятельнаго научнаго мышленія и изследованія, продолжаеть Геккель далье, -- лучше всего доказываеть печальное состояніе въ средніе віка естествознанія и его литературы. Не только богатыя духовныя сокровища, оставленныя классическою древностію, большею частію были уничтожены и лишены распространенія, но палачи и костры заботились (?) о томъ, чтобы каждый "еретикъ", т. е., каждый самостоятельный мыслитель, удерживаль въ себъ свои разумныя мысли. Если же онъ этого не делаль, то онь рисковаль быть сожженнымь заживо, какъ случилось это съ великимъ монистическимъ философомъ Дэсіордано Бруно, реформаторомъ Іоганном Гуссом и болье, чымъ съ сотнею тысячь другихъ "свидетелей истины". Исторія наукъ въ средніе вѣка на каждой страницѣ учить насъ тому, что самостоятельное мышленіе и эмпирическое научное изследованіе подъ гнетомъ всемогущаго папства оставались погребенными въ теченіе двізнадцати прискорбных візковъ".

Такимъ *Геккелъ* представляетъ папство въ его отношени къ наукъ и къ самостоятельнымъ изслъдованіямъ. Но каково оно было само по себъ? На этотъ вопросъ *Геккелъ* отвъчаетъ та-

кимъ образомъ. "Все то, что мы высоко ценимъ (?) въ истинномъ христіанствъ въ смыслъ его Основателя и Его благородньйшихъ посльдователей и что мы должны постараться спасти отъ окончательной гибели въ этой "міровой религіи" для нашей новой, монистической религіи, -- говорить онъ, -- заклювъ его этической и соціальной сторонв. истинной гуманности, золотого правила, вфротерпимости, человъколюбія въ наилучшемъ и высшемъ смысль этого слова, всь эти истинныя свътовыя стороны христіанства хотя и не имъ первоначально были изобрътены и установлены, однако систематически были цёнимы въ тотъ критическій періодъ, въ который классическая древность шла на встречу своему разрушенію. Но папство съумьло извратить всь ть добродьтели въ ихъ прямую противоположность и при этомъ всетаки сохранить какъ вывъску старую фирму. На мъсто христіанской любви выступила фанатическая ненависть ко всемъ иноверцамъ; огнемъ и мечемъ были искореняемы не только язычники, но также и тъ христіанскія секты, которыя, обладая лучшимъ познаніемъ, осмёливались дёлать возраженія противъ навязываемыхъ догматовъ ультрамонтанскаго суевърія. Въ Европъ повсюду процвътали суды надъ еретиками и требовали безчисленныхъ жертвъ, пытки которыхъ доставляли особенное удовольствіе ихъ благочестивымъ, исполненнымъ "христіанской братской любви" мучителямъ. Папская власть на своей высоть въ теченіе въковъ немилосердно бъсновалась противъ всего, что стояло на пути ея господству. При знаменитомъ великомъ инквизиторф Торквемадф (1481 —1498) только въ одной Испаніи восемь тысячь еретиковъ были сожжены живыми, девяносто тысячь было наказано отняимущества и весьма тяжкимъ церковнымъ покаяніемъ, между темъ какъ въ Нидерландахъ въ царствование Карла Пятаго жертвою клерпкальной кровожадности пало по меньшей мърь илтьдесять тысячь человъкъ. И въ то время, какъ вопли мучимыхъ людей ваполняли воздухъ, въ Римъ, данникомъ котораго быль весь христіанскій міръ, стекались богатства половины міра, и мнимые нам'єстники Бога на земль и пхъ помощники (которые сами нередко были отъявленнейшими атеистами!) погрязали въ похотяхъ и порокахъ всякаго рода. "Ка-

кую пользу нринесла намъ эта басия объ Іисуст Христи!" пронически сказаль легкомысленный и сифилитическій папа Левг Х. При всемъ томъ, ве смотря на церковную дисциплину и богобоязненность, состояніе европейскаго общества было въ высшей степени дурнымъ во всёхъ отношеніяхъ. Феодализмъ, крѣностничество, ханжество и монашество господствовали въ странъ, и бъдные илоты были рады, когда они могли строить свои жалкія избы въ округѣ замковъ или монастырей своихъ духовныхъ и свътскихъ угнетателей и грабителей. Еще и теперь мы страдаемь отъ дурныхъ последствій и остатка техъ печальныхъ явленій и временъ, въ которыя забота о наукъ и высшемъ духовномъ образованіи могла быть тайною и дёломъ исключительныхъ лицъ. Невъжество, бъдность и суевъріе,--говорить Теккель, --- соединились съ развращающимъ вліяніемъ введеннаго въ одиннадцатомъ въкъ безбрачія, чтобы дать возможность постоянно усиливаться абсолютной папской власти. Высчитали (?), что во время этого блестящаго періода папства болве десяти милліонов (!?) человти пало жертвою фанатической ненависти "христішнской любеи"; а во сколько милліоновъ боле было тайныхъ человеческихъ жертвъ, которыхъ требовали безбрачіе, тайная исповідь и стісненіе свободы совъсти, -- эти самыя вредныя для общества и всякаго проклятія достойныя установленія папскаго абсолютизма! "Нев рующіе" философы, собиравшіе доказательства против бытія Божія, просмотръли одио изъ самыхъ сильнейшихъ доказательствъ противъ него, это-фактъ, что римскіе "намѣстники Христа" целыхъ деенадцать вековъ "во имя Бога" могли безнаказанно совершать ужаснъйшія преступленія и постыдныя дьла"!

Такими мрачными красками Геккель изображаеть, подъ руководствомъ Бюхнера, второй періодъ историческаго развитія
христіанской религіи, который онъ назваль "папствомъ". Мы
—не защитники папства и ни когда таковыми не будемъ. Мы
сами неоднократно указывали своимъ читателямъ на мрачныя,
не христіапскія стороны римскаго католичества, обнаруженныя
вскорѣ послѣ отпаденія западной церкви отъ союза съ восточною церковію. Тѣмъ не менѣе мы не можемъ не замѣтить, что

и въ приведенномъ разсуждении Геккеля есть много умышленныхъ или не умышленныхъ недостатковъ, искажающихъ истину.

Во-первыхъ, Геккель, обозначая второй періодъ исторіи христіанства именемъ папства, смѣшиваетъ послѣднее христіанскою религіею. Это не научное поведеніе темь боле бросается въ глаза, что самъ Геннель, несомивнио, ясно различаетъ эти два явленія въ исторіи человъчества. Онъ прямо говоритъ, что католичество не только извратило христіанское ученіе, но и съумфло "подъ старою фирмою" принять характеръ совершенно противоположный характеру первоначальнаго христіапства. Следовательно, Геннель вполне сознательно въ своемъ разсужденіи все время подміниваль одно понятіе другимъ. Но какъ возможно составить себъ правильное представление о предметь, изучая только аномаліи? Представьте себь, что еслибы кто либо, не имъя ни какого представленія о христіанствъ, сталь знакомиться съ лицомъ, жизнію и ученіемъ Христа по сочиненію Штрауса! Разумно ли поступиль бы онь? И составиль ли бы онъ себъ правпльное представление о христіанствъ? Такую же ошибку делаетъ и тотъ, кто, подобно Геккелю, судитъ. о христіанств'в по среднев вковому папству.

Во-вторыхъ, Теккелъ поступаетъ несогласно съ свидътельствомъ исторіи, когда утверждаетъ, будто бы папство всегда было враждебно настроено по отношенію къ свободной мысли и классическому образованію языческой древности. Не къ чести католичества, мы должны сказать, что были въ немъ и такіе "намъстники Бога на землъ", которые шли за общимъ теченіемъ въ мрачную эпоху возрожденія наукъ и искусствъ и сами ставили древне-классическое образованіе греко-римскаго языческаго міра выше образованія христіанскаго. Какъ извъстно, между ними были, папр., и такіе, которые сочиненія Цицерона ставили выше Библіи!..

Въ-третьихъ, *Геккель* въ своемъ разсуждении допускаетъ шутки, недостойныя философскаго серьезнаго мышленія. Какъ мы вид'єли, въ существованіи папства, безнаказанно совершав-шаго множество преступленій, онъ усматриваетъ "одно изъ сильн'єйшихъ доказательствъ" противъ ученія о бытіи Самаго Бога. На этотъ разъ *Геккель*, очевидно, забылъ о своемъ соб-

ственномъ существованіи и о существованіи цѣлаго легіона подобныхъ ему атеистовъ и безбожниковъ, которыхъ также терпитъ на грѣшной землѣ неизреченное милосердіе Божіе. Впрочемъ, для вѣрующаго христіанина ни существованіе развратнаго папства, ни существованіе атеистическихъ мыслителей не могутъ служить доказательствомъ противъ вѣры въ бытіе Божіе. Это возраженіе предупреждено Божественнымъ Откровеніемъ, которое учитъ насъ, что Богъ не переставаль быть человѣколюбцемъ и тогда, когда на землѣ не было "творящаго благостыню" ни единаго и когда всѣ уклонились отъ правды Божіей.

Въ четвертыхъ, Геккель, поступаетъ крайне ненаучно, когда, говоря о враждебномъ отношеніи папства къ наукѣ вообще и къ естествознанію въ частности, утверждаетъ, будто бы такое отвращеніе къ наукѣ заключается въ самомъ принщипь христіанства, указывающаго на земную жизнь только какъ на подготовленіе къ "неизвѣстной" ему, Геккелю, жизни загробной. Такимъ образомъ папство, извратившее, по словамъ самаго Геккеля, христіанство до противоположности, теперь является лишь точнымъ и вѣрнымъ выразителемъ того, что коренится въ самомъ принципѣ христіанскаго ученія!...

Здёсь-что ни слово, то ложь. Если въ самомъ принцице христіанства заключается враждебность къ наукв и знанію, то чёмъ же объяснить намъ Гекпель то обстоятельство, что даже и въ настоящее время науки, искусства, открытія и техническія усовершенствованія процефтають только среди христіанскихъ народностей? Азіатскіе народы—индійцы и китайцы древние европейцевь; отчего же они такъ далеко отстали въ своемъ духовномъ развитіи и цивилизаціи отъ европейцевъ? Какъ эволюціонисть, сльпо идущій по стопамь Дарвина и Спенсера, Геккель можеть указать намъ на климатъ и географическое положение Европы. Но и географическое положение, и климатъ Америки стоятъ несравненно выше климата и географическаго положенія Европы; между тімь Америка все время была страною дикарей, пока не поселились въ ней евронейцы. Чёмъ объяснить это обстоятельство? Если мы обратимся къ исторіи, то мы не можемъ не зам'тить одного многознаменательнаго свидътельства ея: во всъхъ странахъ, въ которыхъ было распространяемо христіанство, тотъ-часъ вмъстъ оъ нимъ появлялись народныя школы и книги. Правда, школы эти первоначально почти всегда носили элементарный характеръ; но въдь безъ элементарныхъ школъ невозможны и школы высшія, спеціальныя. Фактъ благотворнаго вліяпія христіанства на народное просвъщеніе настолько универсаленъ, что безпристрастные ученые вполнъ основательно поступаютъ, называя народную школу младшею сестрою христіанской церкви.

Правда, что христіанство научаетъ насъ смотрѣть на земную жизнь какъ на время подвиговъ для подготовленія къ вичной. Но что же изъ этого следуеть? Логично ли жизни заключеніе: "земная жизнь есть приготовленіе, средство для жизни въчной; следовательно, христіанство запрещаетъ чать ее; следовательно, христіане не должны даже знакомиться съ теми средствами, которыми они могутъ достигнуть жизни въчной ? Во всякомъ случав это умозаключение не философское, неосновательное съ точки зрвнія общечеловвиеской лотики. Съ формальной стороны оно не отличается отъ следующаго: пароходъ имфетъ для меня только временное значеніе: онъ мнъ нужепъ, лишь пока я переъду на немъ съ одного берега на другой; следовательно, его существование запрещаетъ мнъ изучать и море, и его берега. Но кто назоветъ это умозаключение логическимъ, приличнымъ философскому мышлению?

По словамъ Геккеля, именно на первомъ вселенскомъ соборѣ положено было начало борьбы съ наукою вообще и естествоснаніемъ въ частности. Поразительно странное утвержденіе! Во-первыхъ, здѣсь Геккель впадаетъ въ непонятное самопротиворѣчіе. Раньше онъ утверждалъ, что враждебность къ наукѣ заключается въ самомъ принципъ христіанства; теперь оказывается, что то, что заключается въ самомъ принципѣ христіанства, что составляетъ его сущность, находилось въ пассивномъ состояніи въ теченіе 325, а по Геккелю, въ теченіи 327 лѣтъ и только на первомъ вселенскомъ соборѣ навязано христіанству внѣшнимъ образомъ, именно—мнимымъ предсѣдателемъ собора—императоромъ Констаптиномъ Великимъ! Во-вторыхъ, противъ Геккеля громко говоритъ и безпри-

страстный голось исторіи. Въ самомъ дёль, —что происходило на первомъ вселенскомъ соборѣ? — Отцы собора провърили ученіе церкви о Второмъ Лицъ Пресвятыя Троицы непосредственно самому Божественному Откровенію и кратко изложили, какъ следуетъ веровать въ Сына Божія въ согласіи съ Божественнымъ Откровеніемъ. Съ другой стороны они показали, что ученіе Арія противор'вчить Божественному Откровенію, и потому отвергли его, какъ не христіанское или еретическое. Вотъ что было сдёлано на никейскомъ соборв. Спрашивается: гдв же здъсь начало "систематической борьбы" противъ естествознанія? Или критика мніній, повірка своего собственнаго ученія и разоблаченіе превратнаго пониманія въ глазахъ Геккеля стали признаками враждебнаго отношенія къ наукъ вообще и естествознанію въ частности? Въ такомъ Геккель, защищающій свое монистическое міровозэрьніе и враждебно относящійся къ другимъ философскимъ ученіямъ, съ которыми онъ не можетъ согласиться по тёмъ или другимъ причинамъ, осуждаетъ самаго себя и долженъ быть названъ "систематическимъ" врагомъ науки вообще и естествознанія въ частности.

Что присутствовавшаго только на никейскомъ соборѣ равноапостольнаго императора Константина Великаго Геккель называетъ председателемъ этого собора, --- это свидетельствуеть лишь о томъ, что онъ совсемъ не знаетъ исторіи христіанской церкви. Если Константинъ председательствовалъ на соборе, то отчего ифтъ его имени ни подъ однимъ актомъ соборныхъ определеній? Совершенно непонятна для насъ и какая-то раздраженная ненависть Геккеля противъ самой личности Константина. Единственная вина последняго предъ Геккелемъ могла состоять въ томъ, что онъ предпочиталъ христіанскую религію языческой. Осуждая никейскій соборъ, ео ірго Геккель становится на сторону Арія. Но и Константинъ Великій ляль истинно христіанское человіколюбіе къ нему, какъ видно и изъ его посланія къ александрійскому епископу Александру и Арію (до собора) и изъ его старанія уже послѣ собора о томъ, чтобы Арій снова былъ принять въ общеніе съ церковію. Тѣмъ не менѣе и человѣколюбіе это не спасло св.

Константина отъ поношеній и брани со стороны враждебнаго христіанству представителя новъйшей западно-европейской лжефилософіи.

Ничего этого не было бы, еслибы Геккель сдержаль свое слово и въ своихъ разсужденіяхъ быль честень, добросовъстень, безпристрастень и обезктивень. Тогда онъ поняль бы и то, почему вмёстё съ принятіемъ христіанства въ бывшихъ языческихъ странахъ распространяется просвещеніе и являются школы, почему науки и искуства развиваются только среди христіанскихъ народовъ и почему европейцы успёхами прогресса и цивилизаціи превзошли туземцевъ другихъ частей свёста. Тогда онъ не сказаль бы, что враждебность къ наукё заключается въ самомъ принципе христіанства, а пришелъ бы къ заключенію совершенно противоположному.

Безпристрастное и серьезное изследование Божественнаго Откровенія непремінно приводить каждаго къ выводу, что въ самой сущности истинной Богооткровенной религіи заключается неизсякаемый источникъ свъта, истины и добра. Поэтому-то и Господь нашъ Інсусъ Христосъ, носитель всесовершеннаго и заключительнаго Божественнаго Откровенія, ясно говорить о Себъ: "Я путь, истина и жизнь"; Я пришелъ въ міръ для того, чтобы свидетельствовать объ истине и "истина сделаетъ васъ свободными". По ученію Божественнаго Откровенія, человъкъ созданъ по образу и по подобію Божію; а образъ и подобіе Божіе состоять съ одной стороны въ духовной природъ человька, а съ другой-въ назначени человька быть владыкою міра: "да владычествуеть онъ надъ рыбами морскими, и надъ птицами небесными, и надъ звърями, и надъ скотомъ, и надъ всею землею, и надъ всфии гадами, пресмыкающимися по землъ". Но чтобы владычествовать надъ міромъ, очевидно, нужно знать ть законы, которымь подчиняется мірь, —и въ этомь уже высокомъ назначении человъка заключается для него естественное побуждение къ изследованиямъ, наукъ и въ особенностикъ естествознанію.

Божественное Откровеніе сообщаеть человѣку вѣчныя истины, по не навязываеть ему ихъ механически, такъ какъ послѣдній способъ сообщенія быль бы педостоинъ ни Бога, даро-

вавшаго человъку разумъ и свободу, ни человъка, какъ существа, дъйствительно разумнаго и свободнаго. Господь нашъ Іисусъ Христосъ, какъ истинный Богъ, есть, конечно, наивысшій авторитеть для человъка. Но и Онъ, преподавая Свое ученіе, не требоваль отъ слушателей слепой веры даже въ Себя Самаго. Онъ доказывалъ Свое Божественное посольство и Своею жизнію, и Своими сверхъестественными делами, которыя были доступны сужденію и оцінкі очевидцевь. "Діла, которыя творю Я во имя Отца Моего, они свидетельствують о Мнв" (Іоан. 10, 25). "Дъла, которыя Отецъ далъ Мят совершить, самыя дъла сіи, Мною творимыя, свидътельствують о Мнъ, что Отецъ послалъ Меня" (Іоан. 5, 36). "Еслибы Я не сотворилъ дълъ, какихъ никто другой не делалъ, то не имели бы греха" (Іоан. 15, 24). Кремѣ того, Онъ предоставляль Своимъ слушателямъ и полную свободу изследованія книгъ Св. Писанія Ветхаго Завъта. "Изслъдуйте Писанія, ибо вы думаете чрезъ нихъ имъть жизнь вфиную. А они свидфтельствують о Мнь. Въ такомъ же духв учили и св. Апостолы. Они также допускали свободу иеслёдованія ради пріобрётенія этимь путемь истины, доступной разуму человъческому и полезной для человъка. Такъ, ап. Навель пишеть оессалоникійцамь: "все испытывайте, хорошаго держитесь" (1 Өессал. 5, 21). Знаменитые отды и учители церкви не только сами любили заниматься науками и-въ особенности философіею и естествознаніемъ, --- но вводили эти науки въ свои церковныя школы, какъ предметь обучения для христіанскаго юношества. Св. Василій Великій въ своемъ "Шестодневив", обнаруживая свои общирныя сведенія по знакомству съ жизнію окружающей насъ природы, въ то же время показываеть, какую великую пользу можеть приносить христіанину естествознаніе. А въ своей річи юношамъ, обучавшимся въ Авинской языческой академіи, онъ разъясняетъ слушателямъ, какъ важно для христіанина изученіе "свътскихъ", даже языческихъ наукъ, разумъя подъ ними языческую философію, литературу, исторію, математику и естествознаніе. Климент Александрійскій даетъ видное м'єсто философіи и въ своей школь, и въ христіанской наукь. Бл. Іероними пишетъ о себъ Минервію и Александру: "У меня принято за правило-

читать древнихъ учителей, одобрять каждаго, держаться добраго и не отступать отъ въры канолической церкви". "Образецъ свътской мудрости, пишетъ онъ папъ Дамасу; описанъ во Второзаконіи подъ видомъ плѣнной женщины; Божественное слово говорить о ней, что еслибы израильтянинь захотёль имёть ее женою, то долженъ обнажить ее, срезать ей ногти и остричь волосы, и когда она станетъ чистою, тогда пусть перейдеть въ объятія побъдителя. Но и мы обыкновенно также поступаемъ, когда читаемъ философовъ, когда въ наши руки попадають книги свътской мудрости: если находимъ что-либо полезное,-прилагаемъ къ своему ученію; если же что ненужное-объ идолахъ, о чувственной любви, о занятіяхъ свътскими делами, -- обнажаемъ, срезываемъ, будто ногти острымъ железомъ". Въ такомъ же духъ мы можемъ указать разсужденія и многихъ другихъ отцовъ и учителей церкви. Мы остановили свое внимание на мивни Іеронима только потому, что враждебные христіанству мыслители въ особенности указываютъ на пего какъ на противника научнаго образованія вообще. средніе въка какъ на востокъ, такъ и на западъ, когда повсюду царило крайнее умственное невъжество, только одни монахи въ своихъ монастыряхъ поддерживали существование науки: они писали летописи, хронографы, изучали греческихъ и латинскихъ писателей, занимались химіею и ботаникою, распространяли книги религіознаго и правственнаго содержанія, вырабатывали богословскія и философскія системы. Какъ тогда, такъ въ особенности теперь богословіе не только не вело борьбы съ наукою и даже естествознаніемъ, по враждебныхъ ему философскихъ ученій само пользовалось результатами опытныхъ наукъ и паучныхъ изследованій. мысли, достаточно указать доказательство поте называемое основное или апологетическое богословіе. Оно черпаетъ свои доводы изъ философіи, психологіи, сравнительнаго изученія религій, сравнительнаго языкознанія, этнографіи, исторіи, астрономіи, геологія и т. п. Ясно, что для того, чтобы пользоваться этими науками даже въ цёляхъ раціональной защиты христіанской религіи, предварительно необходимо познакомиться съ ними, т. е., изучить ихъ. Само собою разумфется,

что если бы все гдѣсь кратко высказанное нами *Геккель* "добросовѣстно и честно" обдумалъ, то онъ не сталъ бы категорически утверждать, что враждебность къ научнымъ изслѣдованіямъ заключается въ самомъ принципѣ христіанства.

Наконецъ, Геппель, какъ мы видёли, утверждаетъ, будто бы христіанство препятствуетъ прогрессу и развитію свободнаго изследованія уже темь, что веру оно ставить выше разума и старается подчинить последній первой. Это утвержденіе Гекксля такъ же, какъ и предтествующія, невёрно и не соответствуетъ дъйствительности. Не христіанство, а здравый человвческій разумь разграничиваеть области ввдвнія для разума и въры. Область опыта и явленій доступных вашимъ чувствамъ принадлежитъ разуму; а область недоступная разуму принадлежитъ въръ. Никогда и никакая религія не вмъшивалась въ решенія математическихъ задачь и не требовала себе въ этой области преимущества предъ разумомъ, потому что это область чуждая ей. Но разграничение областей въры и разума далеко не то же, что подчинение последняго первой. Такого смъщенія совершенно различныхъ понятій не можетъ допустить дъйствительное философское мышленіе.

Третій періодз въ исторіи развитія христіанства Геккель ограничиваеть реформацією, которую онъ восхваляєть, какъ истый нѣмецъ. Онъ приписываеть ей даже то, что ей ни въ какомъ случав не могло принадлежать: распространіе всеобщаго образованія чрезъ книгопечатаніе, кругосвѣтное плаваніе Магеллана и основаніе Коперникомъ новой міровой системы. Реформацією по его словамъ, начинается возрожденіе закованнаю въ щъпи разума, пробужденіе науки, которую въ теченіи 1200 лѣтъ насильственно подавлялъ желѣзный кулакъ христіанскаго (?) папства. З1 октября 1517 года, когда Мартинъ Лютеръ прибилъ къ деревянной двери виттенбергскаго собора свои 95 тезисовъ, говоритъ Геккель, навсегда останется всемірно-историческимъ (!?); ибо имъ была сокрушена желѣзная дверь темницы, въ которой папистическій абсолютизмъ въ теченіе 1200 лѣтъ держалъ разумъ, закованный въ цѣпи. Но поднявъ

Лютера на столь высокій пьедесталь, Геккель тоть-чась же ръшается и разбить въ дребезги своего идола. Оказывается, что Лютеръ вовсе не былъ тъмъ идеальнымъ реформаторомъ, какимъ сначала объявилъ его Геккель. Геккель ставитъ ему въ вепростительную вину то, что въ продолжение всей своей жизни онъ никакъ не могъ освободиться отъ своей въры въ Библію,--энергично защищаль ученіе о воскресеніи, наслідственномь гръхъ и предустановленіи, объ оправданіи върою п т. д. Великое открытіе Коперника Лютеръ отвергъ какъ глупость, потому что "по Библіи Іисусъ приказаль остановиться солнцу, а не землъ"; наконецъ, онъ не понималъ и великихъ политическихъ переворотовъ своего времени, особенно-крестьянскаго денженія. Но еще хуже, какъ оказывается, быль фанатическій реформаторъ Кальвинг въ Женевъ, который (въ 1553 году) приказалъ сжечь живымъ даровитаго испанскаго врача Сервето за то, что онъ возставаль противъ въры въ Троичность Лицъ въ Богт. Однимъ словомъ, какъ доказываетъ Геккель далье, по своему фанатизму, нетерипмости къ иномыслящимъ и и злодьяніямь реформаты ничьмь не уступали своимь зльйшимъ врагамъ-панамъ. Какъ же такіе люди могли возродить свободное паучное изследование и предоставить закованному въ цёпи разуму полную свободу?—Такого вопроса Геккель, повидимому, не ожидаль, а потому и отвъта на него въ разбираемой книгѣ нѣтъ.

Профессоръ Харьковскаго Университета, Прот. Т. Буткевичъ.

(Продолжение будетъ)

## Основной вопросъ о міровой жизни и сущность пантеизма.

(Okouvanie \*).

Возгрѣніе на все существующее, какъ на простой аггрегатъ матеріальныхъ атомовъ.

смыслъ атомизмъ, по своему исходному собственномъ пункту, можетъ быть только матеріалистическимъ; чистые атомисты, т. е., философы, полагавшіе действительную сущность индивидуумъ, лишенномъ по природъ внутреннихъ бытія мотивовъ или задатковъ къ образованію единства 1), были въ представителями и строгаго матеріализма. Что время механико-атомистическихъ теорій, которыя, касается до повидимому, прямо противоръчатъ матеріализму, напр., естетеорій Декарта, Лейбница <sup>2</sup>), въ нов'вішее ственно- научныхъ время аббата Секки, то на нихъ совсемъ пельзя смотреть, какъ на атомистическія теоріи философскаго или метафизиче-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1900 г., № 1.

<sup>1)</sup> Какъ, наприявръ, въ древности—Демокритъ, въ новъйшее время—Бюхнеръ, Молешоттъ, Фогтъ и др.

<sup>2)</sup> Здёсь кроется причина путаницы въ определениять исторыми мыслителями атомизма. Такъ, напримёръ, Наульсенъ, имёя въ виду означенныя теоріи съ одной стороны отрицаеть тожество матеріализма съ атомизмомъ, утверждая, что атомизмъ не необходимо является матеріалистическимъ, что къ нему принадлежить и строго проведенная монадологія (стр. 154), между тымъ при опроверженіи атомизма онъ имѣетъ въ виду только матеріалистическій атомизмъ (стр. 213 и д.).

скато свойства. По нимъ сущность бытія составляєть не индивидуумь, а или верховное Существо (Богь),—непосредственно, какъ въ теоріяхъ Декарта и Секки, или установленный Имъ опредѣленный міропорядокъ (предуставленная гармонія), какъ въ системѣ Лейбнвца. Онѣ даютъ намъ своимъ атомистичесскимъ толкованіемъ не объясненіе всей міровой жизни, а построеніе отдѣльныхъ частичныхъ фактовъ при томъ предноложенія, что бытіе вообще и его законы установлены Самимъ Богомъ, т. е., онѣ имѣютъ такое же значеніе въ метафизикѣ, какъ и естественно-научныя гипотезы такъ называемаго математическаго атомизма. Поэтому, раскрывая логическіе недостатки основныхъ началъ атомизма, мы будемъ разумѣть подъ этой теоріей только атомизмъ матеріалистическій.

Главный его тезисъ состоитъ въ признаніи за сущность или основу бытія одного начала-вещества, матеріи, при чемъ это вещество представляется разделеннымь на маленькія частички, "недёлимыя" (атомы), ограниченныя пустымъ пространствомъ, среди которого они находятся въ ностоянномъ движеніи 1). Но такъ какъ этому тезису противоръчиль бы опыть нашей новседневной жизни, а именно, воспріятіе кром'т мертваго, инертнаго вещества, и другого деятельнаго начала, начала психическаго, то матеріализмъ къ своему тезису прибавляетъ другое положение: изъ ничего не бываетъ ничего; ничто изъ того, что есть, не можеть быть уничтожено, всякое измёненіе есть только соединеніе и разділеніе частей" 2), т. е., присоединяетъ такъ называемый законъ сохраненія энергіи. Основываясь на немъ, матеріалистическій атомизмъ утверждаеть, что всв тв явленія, которыя извёстны намъ подъ именемъ психическихъ, не составляють чего-либо отдельнаго отъ вещества, а представляють собою тѣ же вещественные атомы лишь въ другой форм'в или другомъ сочетанін. Положимъ, напр., намъ даны два явленія: физическое-ударъ въ колоколъ и психическоеощущение извъстнаго звука. Теперь, какъ слъдуетъ представить ихъ соотношеніе? Несомновню, говорить матеріалисть, что нослъднее явленіе есть простой результать или слъдствіе

<sup>1)</sup> Ланге. Исторія матеріализма. І, стр. 2, прим. 1 ср. стр. 19 и д.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 15.

перваго. Воздушныя колебанія, исходящія отъ колокола, въ который ударили, достигають слухового нерва и возбуждають здѣсь физіологическій процессь, который проникаеть чрезъ нервныя волокна до центральнаго органа. Здѣсь мы пока не въ состояніи прослѣдить за нимъ до его послѣднихъ превращеній, по, безъ сомнѣнія, онъ вообще не исчезаетъ. Одновременно съ этимъ, какъ мы знаемъ изъ опыта, наступаетъ ощущеніе, слышится звукъ. Намъ извѣстно, что "изъ ничего ничего не происходитъ, а что всякое измѣненіе есть только соединеніе и раздѣленіе частей. Слѣдовательно, отсюда мы вправѣ заключить, что ощущеніе есть не что иное, какъ разрядившееся въ центральномъ органѣ посредствомъ периферическаго раздраженія нервное явленіе.

Какъ видно изъ этого, главнымъ логическимъ обоснованіемъ матеріализма служитъ законъ сохраненія энергіи. Между тѣмъ этотъ законъ, составляющій, по выраженію Ланге, "предварительное условіе всякаго опыта вообще" 1), и имѣющій такое важное значеніе въ теоріи матеріалистическаго атомизма, не только папередъ не устанавливается на данныхъ индивидуальнаго бытія, (а принимается отъинуду, т. е., какъ законъ апріорнаго происхожденія 2), изъ свидѣтельства нашего мышленія), но даже при строго механико-атомистическомъ толкованіи фактовъ міровой жизни находитъ себѣ полное опроверженіе.

Въ самомъ дёлё, атомизмъ, нолагая въ основу всего существующаго индивидуумъ и считая тё отношенія, въ которыя онъ вступаеть, и ихъ законы не основнымъ началомъ бытія, а производнымъ, естественно, законъ сохраневія энергіи долженъ пріурочить къ этимъ самымъ индивидуумамъ.

Для него важно сохраненіе самых атомовь, т. е., того вещественнаго начала, которое служить основой всякаго существованія, физическаго или нсихическаго, а не способа ихъвзаимнаго соотношевія. Но, нрилагая законъ сохраненія энергіи къ реальности, индивидууму, мы неизбѣжно становимся въ прямое противорѣчіе съ закономъ причинности, потому что въ та-

<sup>1)</sup> Исторія матеріализма. І, стр. 15.

<sup>2)</sup> А. Введенскій. Опыть построенія теорін матерін на принцинать притич. философія, ч. І. СПБ, 1888 г. стр. 191—193.

комъ случав мы должны подъ причиннымъ двйствіемъ разумвть или то, что сообщаетъ прямо свою реальность другому, а такъ какъ этого другого не существуетъ, не существующему же сообщить что-либо невозможно, то, значитъ, подъ причиннымъ двйствіемъ должно разумвть то, что остается всегда себв тожественнымъ, говоря иначе, должно изгнать изъ окружающей насъ жизни всякое причиное отношеніе; или, если желаемъ сохранить его, отличивъ причину отъ двйствія, должны уничтожить законъ сохраненія энергіи, принявши, что одна реальность можетъ производить другую, отличную отъ себя, т. е., производить нвчто новое.

Обращая теперь это положеніе къ ученію матеріалистическаго атомизма объ отношеніи души къ тѣлу, мы не можемъ не видѣть, что это ученіе можно представить въ какой-либо одной изъ слѣдующихъ двухъ основныхъ формулъ: или во 1) явленія сознанія суть "сами по себѣ", или, съ объективной точки зрѣнія, не что иное, какъ физическія явленія въ мозгѣ, или во 2) явленія сознанія суть дѣйствія, или слѣдствія физическихъ явленій, какъ причины ихъ.

Въ первомъ случав всякое причинное отношение уничтожается, и психическия явления считаются такими же явлениями, которыя имъютъ мъсто и въ чисто матеріальныхъ предметахъ. На мышление можно и должно смотръть, какъ на особую форму общаго движения природы, которая также характеристична для субстанции центральныхъ нервныхъ элементовъ, какъ движение сокращения для мышечной субстанции, или движение свъта для міроваго эфира,—психическій или мыслительный актъ совершается въ протяженномъ, оказывающемъ противодъйствие и сложномъ субстратъ, и потому такой актъ есть не что иное, какъ одна изъ формъ движения",—вотъ какъ въ одной формъ характеризуетъ свое учение матеріализмъ 1).

Понятно, этп положенія, что мысли суть не что иное, какъ движенія въ мозгѣ, а чувства—не что иное, какъ тѣлесныя явленія въ сосудодвигательной системѣ, не могутъ быть при-

<sup>1)</sup> Büchner Kraft und Stoff. Aufl. 16. 1888. S. 295-97, 300.

няты. "Хотя, говорить Паульсень, они и вполнѣ неопровержимы, но неопровержимы не потому, чтобы были истинны, а потому, что абсолютно безсмысленны. Безсмысленное раздѣляеть то преимущество съ истиной, что оно не можеть быть опровергнуто. Мысль, которая въ сущности есть не что иное, какъ движеніе, есть желѣзо, которое собственно деревянно. Противъ этого нельзя спорить, можно только сказать: подъ мыслью я разумѣю мысль, а не движеніе мозговыхъ молекулъ, и точно также словами: гнѣвъ и страхъ, я обозначаю именно самые гнѣвъ и страхъ, а не съуживаніе, или расширеніе кровеносныхъ сосудовъ. Пусть и послѣднія явлепія происходять и всегда будуть происходить, когда происходять первыя, однако они не суть мысли или чувства; можно оборачивать ихъ такъ и сякъ, какъ угодно, въ движеніи не кроется рѣшительно пи-какой мысли" 1).

Такимъ образомъ, означенное положеніе матеріализма ложно потому, что оно рѣшительно противорѣчитъ нашему внутреннему опыту, —воспріятію духовнаго начала, значеніе котораго (воспріятія) между тѣмъ матеріализмъ, какъ выходящій изъ опытныхъ данныхъ, не въ правѣ игнорировать.

Но помимо такого соображенія, несостоятельность разсматриваемаго положенія обнаруживается и чисто логическимъ путемъ, такъ что въ дъйствительности оно далеко не неопровержимо. Матеріалистъ, считая мысль простымъ физическимъ движеніемъ, подходитъ къ этому движенію, или къ своему представленію вещества, какъ основного пачала бытія, исключительно при посредствѣ признанія существованія въ мірѣ особеннаго, отличнаго отъ матеріи начала—души. Такъ, полагая сущность матеріи себѣ извѣстной изъ непосредственнаго опыта, онъ надѣляетъ ее тѣми или иными свойствами лишь черезъ сравненіе ея съ духовнымъ началомъ, и въ этомъ только случаѣ смѣетъ утверждать, что она въ противоположность "не протяженному, дѣятельному духу"—состоитъ "въ бездѣятельномъ протяженіи", что у нея нѣтъ силъ, а одна только подвижность;

<sup>1)</sup> Паульсенъ, цят. соч. стр. 84.

иначе составить себѣ представленіе о веществѣ, какъ простомъ аггрегатѣ абсолютно—твердыхъ и инертныхъ атомовъ, невозможно  $^{1}$ ).

Следовательно, матеріалистическій атомизмъ, по крайней мерь при установкь своего первоначальнаго понятія о матеріи. непременно должень признать духовное бытіе само по себе отличнымь отъ матеріальнаго и потому отказаться отъ своего положенія, что мысль есть простое физическое движеніе, такъ какъ въ противномъ случав, отрицая всякое причинное отношеніе, онъ не иметь никакого права разсуждать о матеріи, какъ основе бытія.

Итакъ, если матеріализмъ желаетъ быть философской доктриной, онъ необходимо среди своихъ посылокъ долженъ поставить положение, что духовное явление принадлежить къ другому бытію, чёмъ матеріальное, и потому, объясняя психическую жизнь изъ движенія матеріальныхъ частицъ, долженъ уже смотрѣть на душу просто какъ на дѣйствіе нервной системы, т. е., разсматривать взаимоотношение души съ твломъ съ точки зрвнія причинности. Поэтому съ точки зрвнія своего понятія о матеріи онъ можетъ утверждать только вторую свою формулу что явленія сознанія суть действія или следствія физических в явленій, какъ ихъ причины. Но сдёлать этого онъ не въ состояніи въ виду принятаго имъ закона сохраненія энергіи, потому что, относя его къ индивидууму, онъ можетъ понять причинное отношение только въ одномъ смыслъ, именно, что одинъ индивидуумъ производитъ нфчто другое, отличное отъ себя, т. е., производить начто новое, что прежде не существовало, физическое явленіе превращается въ нѣчто такое, что вообще физическое не существуетъ. Понятно, этого положенія матеріалисть высказать не можеть, такъ какъ оно вполнф ясно говорило бы о несостоятельности закона энергіи, а вмість съ тімь направлялось бы противь самого главнаго доказательства его теоріи, а отсюда и вообще противъ всей системы.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Паульсенъ, стр. 113 и д.

Такимъ образомъ, матеріалистическій атомизмъ, исходя изъ данныхъ непосредственнаго опыта, полагаетъ индивидуумъ въ основу всего бытія только вследствіе молчаливаго признанія общихъ законовъ, какъ реальнаго начала дъйствительности. Эта допущенная въ самомъ началѣ логическая непослъдовательность и служитъ причиной всей путаницы положеній системы, т. е., причиной того, что она, признавая законъ сохраненія энергіи, уничтожаетъ причинное отношеніе, или призаконъ причинаго отношенія, отрицаетъ сохраненіе энергін. Выдти изъ этого противорічія возможно только-въ одномъ случав, а именно, если мы признаемъ законъ сохраненія энергіи въ качествъ общаго начала, лежащаго въ основъ дъйствительности, т. е., когда индивидуумъ мы сочтемъ за простую и опредвленную фазу или форму двиствія общаго закона бытія, а не за самостоятельное и независимое начало. Въ этомъ случав мы можемъ двиствительно сказать, что законъ сохраненія энергіи постоянно выполняется въ мірѣ, хотя индивидуумы и сменяются, потому что они, при такомъ представленіи діла, имітоть значеніе вы міровомь процессь только какъ простыя точки приложенія силъ.

Понятно, что послёднія могуть измёняться, не производя никакой перемёны въ самой силь, она остается всегда себь тожественной, и только те или иныя ея действія бывають различны.

Отсюда лишь про ту силу, которая создала міръ, и которая дала основаніе бытію индивидуальному, можно сказать, что она постоянно сохраняется во вселенной, не уменьшаясь и не увеличиваясь, и что возникаютъ, измѣняются и исчезаютъ лишь опредѣленные моменты ея, а не она сама; другими словами, матеріализмъ, принимая законъ сохраненія энергіи, можетъ стать послѣдовательной системой лишь только въ томъ случаѣ, если откажется отъ своего понятія о матеріи и признаетъ за истину положеніе о верховенствѣ въ дѣйствительномъ бытіи общаго начала (единаго). Вотъ почему Гегель вполнѣ правъ, утверждая, что положеніе "ex nihilo nil fit et nil fit ad nihilum" есть положеніе отвлеченнаго (абстрактнаго) разсудоч-

наго тожества  $^{1}$ ), которое приводитъ къ абстрактному пантеизму элеатовъ  $^{2}$ ).

Къ положенію абстрактнаго пантеизма д'виствительно и приходять матеріалисты, болье или менье посльдовательно проводящіе свое ученіе. Такъ, напр., Бюхнеръ къ первымъ двумъ формуламъ своей системы, что "мысль есть движенія", и "что мысль есть дъйствіе движеній", присоединяеть еще третью, и нужно зам'єтить, бол'є логичную, шменно, что мышленіе и протяжение могутъ быть разсматриваемы только какъ "двъ стороны" или "два образа" явленія одной и той же единой сущности 3), каковая сущность по собственной своей природь остается для насъ неизвъстной 4). Если мы обратимся къ исторіи философіи, то и здёсь увидимъ, что матеріалистическій атомизмъ силенъ не своимъ собственнымъ попятіемъ объ педивидуумь, а пантеистическими соображеніями объ общемь законь бытія, какъ основѣ реальности. Лишь молчаливо принимая эти можеть до некоторой степени последнія соображенія, онъ твердо и въско выставить свое основное положение. Это ясно доказывается темь обстоятельствомь, что матеріалистическій атомизмъ какъ въ древности, такъ и въ новъйтее время, проникаль въ общество по следамъ, проложеннымъ пантеистическими мыслителями. Представитель древняго атомизма, Демокрить, быль послёдователемь элейской школы; основатель новъйшаго матеріализма-Людвигъ Фейербахъ былъ гегельянцемъ; и нужно замътить, пока въ обществъ еще жили пантеистическія воззрінія, какъ, напр., во нремя недавняго прошлаго, матеріализмъ пользовался громаднымъ успфхомъ, вполнъ непререкаемой доктриной, но какъ только онъ своими частными положеніями расшаталь свое собственное основаніе и свою единственную посылку, когда мысль о властвующихъ надъ всвыъ бытіемъ законахъ исчезла или, по крайней мерф, ослабела до того, что не могла уже незаметно прокрадываться

<sup>1)</sup> Encyklop. der philos. Wissensch. s. 175, § 83,-Werke. B. VI.

<sup>2)</sup> Wissench. d. Logik. Th. I Abth. I. W. Bd. III, § 80-81.

<sup>3)</sup> Kraft und Stoff, s. 300.

<sup>4)</sup> Ibid., s. 3, 316.

въ логическія соображенія мыслителя, когда поэтому матеріализму потребовалось выставить д'вйствительное доказательство своего основнаго положенія, онъ нашелъ себ'є окончательное опроверженіе.

Такимъ образомъ, атомизма, какъ метафизической системы, собственно быть не можетъ; можно механико-атомистическимъ путемъ лишь изъяснять отдъльные факты міровой жизни, пользуясь въ качествъ основной посылки пантеистическимъ положеніемъ объ общихъ законахъ, какъ принципъ всякой реальности. Если же мыслитель, проводящій атомистическое воззрыніе на міръ, чуждается пантеистическихъ мыслей, то въ этомъ случать основную посылку даетъ ему теологія, именно, онъ долженъ держаться тогда началъ дуализма въ разрѣшеніи вопроса объ отношеніи духа къ тѣлу и вѣры въ Бога, какъ Творца и Промыслителя міра, въ разрѣшеніи вопроса о первоначальной основѣ бытія.

Что это такъ, особенно ясно видно на аббатѣ Секки. "Постоянство закона, говорить онь и весьма основательно съ точки зрънія атомизма 1), не синонимично съ необходимостью. Къ сожальнію, многіе во всьхъ отношеніяхъ почтенные сметивають эти два понятія и приходять отсюда къ нелепымъ выводамъ. Такъ, напр., видя, что въ моментъ столкновенія тіль всегда происходить нередача движенія оть одного изъ нихъ къ другому съ сохраненіемъ равенства между постоянной и пріобр'єтенной работой, они приписали этому абсолютную необходимость, а такъ какъ въ природъ самой матеріи не могли отыскать причины явленія, то и прибъгли къ номощи силъ и активныхъ способностей, т. е., порожденіямъ чистой фантазіи. Совершивши таковой маневръ, они рѣшили, что могутъ уже покончить всв счеты съ предвъчнымъ дъйствіемъ Божества и его хранительнымъ Промысломъ. Если бы эти ученые хорошенько разобрали явленія, о которыхъ идетъ ртчь, то они увидели бы, что въ нихъ, безъ сомитнія, есть

<sup>1)</sup> Поэтому совствив не рекомендуеть знаніе метафизики русскаго переводчика Секки, г. Павленкова, его положеніе, что дуализмы и тепзыт Секки обязаны своимы пропсхожденіемы плицемтрію аббата" преды папскимы правительствомы.

постоянство, но нѣтъ "абсолютной необходимости". Для насъ было бы вполнѣ мыслимо представить себѣ, что движущееся тѣло, сталкиваясь съ другимъ, останавливается, не сообщая ничего послѣднему. Правда, этого не бываетъ, но существованіе того и другого основного закона природы не доказываетъ еще его абсолютной необходимости: его могло бы и не быть при другомъ порядкѣ міровыхъ началъ 1). Отсюда все, что живетъ и существуетъ въ природѣ, живетъ и существуетъ по непосредственной волѣ Того, Кто вызвалъ это сущее изъ небытія, потому что всякая настоящая дѣятельность сводится въ концѣ всего къ той же настоящая дѣятельность сводится въ

Такимъ образомъ, критика атомизма приводить насъ къ тому, что въ основу дъйствительности должно полагать не дуальное начало, а общее, и потому въ разръшении вообще космологической проблемы следуеть исходить изъ непосредственнаго опыта, а нашего мышленія. Но вмёстё съ тёмъ, разумёется, мы не можетъ отвергнуть значеніе и свидътельства нашего непосредственнаго опыта. Утверждая реальность только за общими законами бытія, мы не должны упускать изъ виду и индивидуума, потому что тивномъ случат мы будемъ считать реальнымъ лишь абстрактное, безжизненное. Следовательно, для построенія всей системы міра необходимо единое и многое, или общее и индивидуальное связать между собою и связать такъ, чтобы они дейобразовывали собою единую, целостную жизнь, единую дъйствительность, словомъ одно существо. Что же можеть служить такой связью, или, выражаясь философскимъ языкомъ, что можетъ установить логически правильное тфспое соотношение между двумя терминами: единымъ и многимъ. Къ этой логической связи паптеистическій мыслитель и подходить черезъ критику дуалистического деизма.

<sup>1)</sup> Секин. Единство физических силь. Опыть естественно—научной философіи. Перея. съ фран. Павленкова. Изд. 2. СПБ. 1880 г. стр. 416--417.

<sup>2)</sup> lbid crp. 417.

## Деистическое міровозгрвніе, изложеніе и разборъ.

Деистическое міровоззрѣніе, утверждая, что въ основѣ всего существующаго лежить индивидуальное начало, въ то же время признать, чтобы это начало само по себъ, соглашается благодаря лишь случайному соотношенію, могло создать единый целостный міръ. Философъ-деисть прекрасно понимаеть, что слово "случай" въ устахъ проводящаго теорію метафизическаго атомизма означаеть не что иное, какъ предвосхищеніе положенія объ общихъ законахъ бытія, скрытое включеніе свое понятіе объ индивидуумъ мысли "о единой основъ міра". Онъ видитъ, что атомистъ, говоря о случат, всегда пользуется внутреннимъ убъжденіемъ, заимствуемымъ изъ свидътельства его мышленія, что міръ не хаосъ, не смѣна всевозможныхъ случайностей, а единая система, космосъ, и потому при раскрытіи своей теоріи необъятную сферу случайности всегда ръзко ограничиваетъ, стараясь "случайное отношеніе" атомовъ такимъ образомъ, чтобы оно действительно образовывало собою единую міровую жизнь и въ такомъ именно она ранъе представляется его мысли. На этомъ какъ основаніи деисть отрицаеть образованіе міра изь случайнаго взаимоотношенія индивидуумовъ. Если міръ, говоритъ то причину этого должно искать не въ самыхъ произошелъ, или простыхъ реальностяхъ, а также и не въ ихъ соотношеніи, а въ высочайшей Причинь, Божествь. Богъ создаль мірь, даровавши индивидуумамь недостающіе имь по ихь собственной внутренней природъ общіе законы бытія и черезъ то ириведши ихъ въ гармоническое сочетаніе, т. е., Богъ сотвориль мірь, установивши общій міропорядокь, каковой міропорядокъ и остается съ момента Божественнаго дъйствія всегда неизмъннымъ, такъ что дъятельность Божества въ мірозданіи наложеніемъ на индивидуумы ограничивается исключительно неизмънныхъ законовъ существованія.

Отсюда деизмъ необходимо долженъ быть дуалистическимъ: Божественному дъйствію обязано своимъ происхожденіемъ только начало законности, планосообразность мірового устрой-

ства; что же касается до индивидуумовъ, то ихъ природа основывается сама на себъ, т. е., ихъ бытіе не нуждается ни въ какой посторонней причинь. "Вогъ, говорить Дробишъ, можетъ творить только то, что способно происходить или возникать", т. е., бытіе разнообразное и измінчивое, а не простое и неизмфино сущее. Простые элементы вещей, реальныя сущности, монады не могутъ быть сотворенными. Въ поняти простого сущаго заключается то, что оно не можетъ произойти или возникнуть или быть произведеннымъ другимъ, сущее стоитъ на своихъ собственныхъ ногахъ и не опирается на что-либо иное; для бытія не можеть быть причины или производящей его силы. Но должно имъть въ виду, что мы говоримъ здъсь объ элементахъ, о простыхъ реальностяхъ; да не подумаетъ ктолибо, что мы защищаемъ мысль о несозданности матеріи... Мысль о твореніи изъ абсолютнаго "ничто" должна быть оставлена; но можетъ и должно быть допущено творение изъ "простого нѣчто" <sup>1</sup>).

Не трудно видъть, что въ данномъ ученіи идея Божества служить только для того, чтобы соединить индивидуумъ съ законностью, хаосъ съ системой,—словомъ, чтобы изъ аггрегата образовать цѣлое.

Но достигается ли эта цёль деистическимъ міровоззрёніемъ? Нётъ. Если мы Бога будемъ считать дёйствительнымъ, реальнымъ существомъ, то, полагая вмёстё съ Нимъ абсолютно пезависимыя отъ Него простыя сущности, несотворенныя монады, необходимо должны будемъ Его существованіе приравнять къ существованію первоэлементовъ, т. е., счесть Его такою же ограниченною сущностью, каковыми являются въ нашемъ представленіи послёдніе. А такъ какъ простыя реальности, какъ принимаетъ деизмъ, не могутъ сами по себъ создать міропорядка, то сущность его останется для насъ неизв'єстной и въ томъ случать, если мы признаемъ существованіе яко-бы верховной причины—Бога; міръ по прежнему останется для насъ загадкой, требующей разрёшенія. Если же мы вмёстё съ тёмъ

<sup>1)</sup> Drobisch. Grundlehren d. Religionsphilosophie, 1840, s. 202-203.

идею Бога сочтемъ за простой продуктъ совокупной дѣятельности мышленія и творческой фантазіи человѣчества, старающагося понять смыслъ развивающейся предъ нимъ жизни, что также принимаетъ деизмъ, отвергая промыслительное дѣйствіе Божества на міръ 1), тогда, естественно, должны усумниться и въ реальности самыхъ законовъ бытія, а отсюда придти къ возврѣнію метафизическаго атомизма, т. е., должны попытаться вывести міровой порядокъ изъ случайнаго соотношенія индивидуумовъ, что, какъ мы видѣли, сдѣлать невозможно.

Такимъ образомъ, деистическое міровозгрівніе также не разръшаетъ космологической проблемы проблемы о связи всего существующаго. Принимая существование верховной причины, оно полагаетъ ее рядомъ съ своими первоэлементами, или простыми реальностями; по нему, Богъ-одна реальность, существующая независимо отъ жизни міровыхъ атомовъ; последніе составляють другую сферу бытія, но также въ себъ независимую и самостоятельную. При такомъ представленіи соотношенія Бога съ міромъ естественно, что мы не разрішаемъ своего вопроса. Хотя Богъ и образовалъ міръ, т. е., наложилъ существующія изначала монады неизмінные законы, даль ихъ хаотическому взаимоотношенію извістный опреділенный порядокъ, -- словомъ, хотя и создалъ планосообразное теченіе міровой жизни, но такъ какъ эти законы или этотъ планъ міровой жизни по своему происхожденію есть Божественное действіе, т. е., принадлежить къ другой сферв реальности, совершенно чуждой бытію индивидуумовъ, то мы не имфемъ права черезъ бытіе ихъ раскрывать сущность міроустройства: законы бытія остаются для насъ все неизвъстными, потому что они не опредъляють собою природы самых индивидуумовь. Вивств съ тьмъ последняя цель творческой деятельности, т. е., последняя міровая цёль для насъ навсегда закрыта. Мы можемъ только полагать, что счастіе твореній лежало въ намереніяхъ Божіихъ при мірообразованін, можемъ лишь в рить этому, но не см вемъ утверждать это; напротивъ, намъ последовательнее мыслить,

¹) Hanp., Massa.

Следовательно, чрезъ предположение бытия Божия деистическое міровозэрение нисколько не разъясняеть для насъ сущности міровой жизни; она остается для насъ такимъ же неизвестнымъ, какимъ была и по представлению теоріи метафизическаго атомизма.

Гдѣ же кроется основная ошибка этого воззрѣнія? Въ томъ, скажетъ пантеистъ, что деизмъ, принимая бытіе абсолютнаго существа, въ то же время не устраняетъ того своего представленія объ индивидуумѣ (или о простой реальности), по которому опъ служитъ дѣйствительной основой міровой жизни. Деизмъ признаетъ существованіе единаго и абсолютнаго существа, но это единое, это абсолютное существо онъ понимаетъ, какъ "нѣчто", стоящее на ряду съ другими "нѣчто", или другими индивидуумами. Въ силу этого онъ естественно ограничиваетъ абсолютное бытіе, а ограничивая его, не достигаетъ своей цѣли, т. е., соединенія "единаго и мпогаго" въ одинъ процессъ міроразвитія.

Отношеніе Бога къ міру, какъ оно понимается деизмомъ, можно наглядно представить себ'в подъ образомъ отношенія деревянной головы къ деревянному туловищу. То и другое составляють, правда, нѣчто цілое, единый остовъ статуи. Но такое представленіе о ціломъ есть не что иное, какъ "ens rationis", мое собственное измышленіе 2). На самомъ діль голова не имітеть никакого отношенія къ туловищу, какъ равнымъ образомъ и наоборотъ, такъ что міровой процессь въ деистическомъ міропониманіи естественно принимаетъ видъ безжизненной статуи, въ которой нікоторые проблески сознанія замітаетъ, правда, самъ зритель, но которая сама по себ'ь, или объективно, ими не обладаетъ. И дітетвительно, философъ деистическаго направленія, послідовательно развивая свою систему, необхо-

<sup>1)</sup> Mill.

<sup>2)</sup> Spinosa. Dialogi, ap. Busse. Ztschrift für Philos. u. Philos, Kritik. Bd. 91, 5. 244 sq.

димо долженъ придти къ сомнѣнію въ существованіи послѣдней міровой цѣли, общихъ законовъ, а отсюда, разумѣется, къ сомнѣнію въ самомъ бытіи Божіемъ,—словомъ долженъ заключить свою систему не разрѣшеніемъ космологическаго вопроса, а полнымъ признаніемъ его неразрѣшимости. Поэтому, заключаетъ пантеистъ, Бога, или истинно сущее, никакъ нельзя представлять себѣ подъ образомъ особеннаго отдѣльнаго отъ міра существа; считать Его таковымъ, значитъ прямо отвергать Его существованіе, или полагать на мѣстѣ абсолютнаго бытія—бытіе относительное.

Теперь возникаетъ вопросъ, какъ же мы должны мыслить абсолютное бытіе?

## Выводы изъ разбора атомизма и деизма.

Последнимъ положеніемъ, заключающимъ теоріи атомизма и деизма, служить положение скептицизма, что міровая жизнь не можетъ быть выяснена въ своихъ основахъ, или въ своемъ существъ, что намъ извъстно лишь ея проявленіе, но совершенио закрыта ея природа. Само собою понятно, что подобный выводъ не можетъ быть принятъ. Опъ говорить не о несостоятельности нашего мышленія, а лишь о несостоятельности или нелогичности того пути, которымъ шли упомянутыя теоріи къ разръшению поставленваго вопроса. Вопросъ состоялъ въ томъ, что служитъ основой міровой жизни: "многое или единое". Какъ атомизмъ, такъ и деизмъ стремились отвътить на него прямо, пепосредственно, не анализируя напередъ его содержанія, и не опредвляя вследствіе этого его внутренняго смысла. Они говорили, что основой міровой жизни служить или "многое", или "единое", опредъляя это "многое" или "единое", какъ соотносительныя понятія; атомизмъ смотритъ на индивидуумъ, какъ на нъчто лишенное въ себъ задатковъ къ образованію единства (т. е., опредъляетъ его по сравненію съ единымъ); деизмъ "единое" понимаетъ, какъ чистую схему, способную обнять данное содержаніе, или служить образомъ проявленія данной сущности, но не образовать самую сущность (т. е.,

опредъляеть единое по сравнению съ многимъ). Другими словами, какъ та, такъ и другая теорія, стремясь всю міровую жизнь признать проявленіемъ какого-либо одного начала—или "многаго", или "единаго", въ дъйствительности въ своемъ изначальномъ тезисъ, въ опредъленіи этого начала, принимаетъ два начала: и "мпогое" и "единое". Этотъ допущенный въ самомъ исходномъ пунктъ разсужденія дуализмъ и спутываетъ какъ ту, такъ и другую теорію.

Атомистъ, раскрывая свою систему, необходимо предвосхитить свое заключение о господствъ повсюду неизмънныхъ законовъ и потому понимать индивидуумъ, какъ простое проявление планосообразности міровой жизни; но такъ какъ въ своемъ изначальномъ положеніи объ индивидуумъ онъ призналъ дуализмъ, опредълилъ индивидуумъ, какъ нъчто внутренно неспособное къ единству, то, естественно, онъ не даетъ этому понятію о планосообразности міровой жизни надлежащаго выясненія и не указываеть ему точнаго міста вь своей системі; онъ устанавливаетъ законы бытія, но устанавливаетъ ихъ такъ, что они оказываются необнимающими всецёло природы индивидуума, и вследствіе этого въ результате своего разсужденія приходить къ призпанію неразрёшимости постановленнаго вопроса. Точпо также и деистъ долженъ при логическомъ раскрытіи своей системы признать "единое" пе только началомъ, формально обнимающимъ данное содержаніе, но и началомъ образующимъ его, другими словами, долженъ такъ же, какъ и атомистъ, смотръть на индивидуумъ какъ на простое проявленіе законосообразности міровой жизни; но въ виду того, что онъ опредълилъ "едипое" по сравненію со "многимъ", онъ не дёлаеть этого и потому приходить въ результатё къ тому же выводу, что и атомистъ, -- къ невозможности разрѣшенія поставленнаго вопроса. Но этотъ прокрадывающійся въ систему н путающій ея положенія дуализмъ п обнаруживаетъ непониманіе мыслителями и атомистическаго п деистическаго направленія предносящагося имъ вопроса. Вопросъ, что служить основой міровой жизни: "многое", или "единое", означаеть, како возможла міровая жизнь при видимо различныхъ составныхъ

ея частяхъ: матеріи, или многомъ, и духѣ, или единомъ, шли какъ объяснить противоръчіе между данными нашего непосредственнаго опыта, по которому все существующее индивидуально, и свидетельствомъ мышленія, для котораго все существующее-связно и едино. Отвъчать на этотъ вопросъ прямо, безъ анализа его содержанія, какъ то делають атомизмь и деизмъ, значить, допускать прямое противориче въ самой постановив вопроса. Действительно, вопросъ, какъ возможна міровая жизнь, части по природѣ различны, само собою если ея составныя предполагаетъ, что міровая жизнь невозможна, какъ скоро ея составныя части признаются различными по своей природь, и, следовательно, не могущими вступать въ соотношение одна съ другой. Этотъ върный (конечно, по мненію пантеистовъ) взглядъ на міровую жизнь, что она невозможна при разнородности составныхъ частей, и заставляетъ какъ атомизмъ, такъ и деизмъ разсматривать всю міровую жизнь съ точки зрѣнія одного начала. Но ни та ни другая теоріи не выясняють этой точки зрвнія. Имъ надобно было открыть тотъ срединный пунктъ, въ которомъ сходятся, или въ которомъ одинаково участвуютъ двъ составныя части міровой жизни. Къ этому именно и направляло ихъ стремленіе вывести все изъ одвого, т. е., признать всѣ явленія міровой жизни именно "явленіями". Между тымь онь, разсматривая всь явленія міровой жизни съ точки зрынія одного начала, предпосылають себъ вопрось, что служить основой міровой жизни: "многое", или "единое"; другими словами, то единое начало, проявленіемъ котораго, съ ихъ точки зрфнія, должна быть признана вся міровая жизнь, он' полагають въ какой-либо изъ двухъ составныхъ частей: или въ матеріи, многомъ (въ томъ, о чемъ свидътельствуетъ нашъ непосредственный опыть, или чувства), или въ единомъ (законахъ мышленія).

Такимъ образомъ, деизмъ и атомизмъ допускаютъ противорѣчіе въ самой постановкѣ вопроса. Имъ требуется выяснить срединный пунктъ, въ которомъ одинаково участвуютъ какъ "многое", такъ и "единое", или какъ матерія, такъ и духъ; требуется это выполнить въ виду нризнаваемаго этими теоріями за истинное положеніе о невозможности міровой жизни

при разнородности ея частей. Само собою понятно, что этотъ пунктъ должно только "выяснить", но совстыть не "обосновать". Доказывать въ данномъ случав нечего. Если міровая жизнь не возможна при разнородности своихъ частей (а въ этомъ не можеть быть никакого сомнинія, такъ какъ и деизмъ, и атопризнають это положение), то, конечно, и не жизиъ вполнѣ можеть быть никакого вопроса, действительно ли ея части не разнородны, или действительно-ли имеется некоторый срединный пункть, который дёлаеть возможнымь соотношение ея частей; міровая жизнь дана намъ, такъ какъ если бы ничего не существовало, тогда ни о чемъ и не говорили бы, какъ о сущемъ; следовательно, соотношение дано, и для правильнаго ревопроса требуется только выяснить это соотношеніе. Между тътъ атомизмъ и деизмъ стремятся "обосновать" этотъ пунктъ, и потому, естественно, ихъ ръшение вопроса остается безъ результата. Въ самомъ дёлё, прямое обоснование даннаго пункта невозможно, подобная попытка была бы чистымъ абсурдомъ, потому что для этого нужно было бы предположить возможность разпородности составныхъ частей міровой жизни, и, следовательно, возможность невозможности этой жизни, т. е., возможности "небытія", какового предположенія, разумвется, не можеть сделать участвующій въ міровой жизни. Отсюда ихъ "обоснованіе" ограничивается лишь тёмъ положеніемъ, что міровая жизнь представляетъ собою "проявленіе" или "многаго" или "единато", другими словами, что міровая жизнь есть "какая-либо изъ ея составныхъ частей". Но поставить въ качествъ "единаго начала" (абсолютнаго) какую-либо изъ составныхъ частей міровой жизни, невозможно, такъ какъ подобная попытка представляеть собой чистый абсурдь: мы должны бы были поставить въ качествъ "единаго" или безусловнаго начала нъчто относительное (матерію или духъ) и опредълять цълое при посредствъ части. Понятно, часть не обниметъ цълаго, относительное не станеть безусловнымъ, а отсюда и все наше выяснение міровой жизни должно заключиться признаніемъ певозможности решенія космологическаго вопроса. Ставя на мъсть "единаго" начала какую-либо изъ составныхъ

міровой жизни, деизмъ и атомизмъ при опредъленіи единаго начала должны имъть въ виду и другую составную часть, другими словами, должны признавать разнородность частей, а отсюда придти къ невозможности выясненія міровой жизни, такъ какъ самый вопросъ, какъ мы видъли, предполагаетъ, что міровая жизнь невозможна, если признаются ея составныя части разнородными.

Такимъ образомъ, деистическая и атомистическая теоріи, задаваясь вопросомъ о возможности міровой жизни, отвѣчаютъ на него, недостаточно выяснивши его содержаніе. Онѣ говорятъ: міровая жизнь возможна, такъ какъ основой ея служитъ единое начало, а именно, или матерія, или духъ. Такой отвѣтъ не можетъ быть возведенъ въ строго логическую систему, такъ какъ онъ представляетъ собою противорѣчіе. Онъ говоритъ: міровая жизнь возможна, такъ какъ основой ея служитъ одна изъ составныхъ ея частей, между тѣмъ вопросъ и сосредоточивается въ томъ, какъ возможна міровая жизнь, если ея составныя части признаются, хотя и въ предположеніи, разнородными.

Отсюда, если ставятъ вопросъ о возможности міровой жизни, предполагая, что она невозможна при разнородности ея частей, то этотъ вопросъ нельзя ставить и понимать, какъ вопросъ о началъ міровой жизни. Вопросъ о возможности міровой жизни имъетъ значение до тъхъ поръ, пока составныя части міровой жизни представляются разнородными; но какъ скоро выяснено, что эти части не могуть быть таковыми, такъ какт въ этомъ случав мы должны были бы признать ихъ взаимоотношение невозможнымъ, между темъ опытъ всякій разъ намъ, что это взаимоотношение есть, и что, слъдовательно, оно возможно: то вопросъ долженъ быть поставленъ такъ, что такое представляють собою составныя части міровой жизни? т. е., должно дать отвътъ не на тотъ вопросъ, какъ возможна міровая жизнь, а на тотъ, почему ея составныя части видимо разнородны, другими словами, почему ставится вопросъ о возможности міровой жизни.

Такимъ образомъ, истипно сущее, или высшую дъйствительность (реальность), Божество, должно полагать не "во многомъ",

или индивидуальномъ, какъ то дълаетъ атомизмъ, и не "въ единомъ", или законахъ человъческого мышленія, какъ то дълаетъ деизмъ, а въ самомъ бытіи, или въ томъ, въ чемъ необходимо должны участвовать многое и единое, чтобы быть сущими. "Многое" и "единое" всецело соотносительны и потому взятыя безусловно теряютъ всякій свой смыслъ. "Многое" атомизма можетъ быть понято только при соотношении съ "единымъ" деизма; точно также и "единое" деизма имъетъ значепіе только, какъ проникающее "многое", другими словами, имфеть только значеніе, какъ дфиствительное Божество, т. е., дъйствительно совершеннъйшая сущность, а не ограниченная часть міровой жизни, какъ, напримъръ, человъческій духъ. Дъйствительно, критика атомизма приводитъ къ тому положенію, что въ основъ сущаго лежить не индивидуальное начало, а общее, не простыя самобытныя реальности, или монады, а -- неизмѣнные законы бытія, -- словомъ, что основой міра служитъ "единое".

Что такое индивидуумъ?

Это—то, что возникаеть, измѣняется и исчезаеть, т. е. то, что подлежить извѣстнымь законамь, что является опредѣленнымь моментомь ихъ дѣятельности; слъдовательно, индивидурив необходимо предполагаеть для своего существованія общую единую основу бытія, неизмѣнный законъ существованія, какъто, безъ чего онъ и не можеть быть нонять.

Критика деистическаго ученія нриводить нась къ тому, что ета единая основа міра, или этоть законь существованія и должень быть признань именно Божествомь, т. е., истинно сущимь, не обнимающимь только индивидуумь, но и создающимь его. Другими словами, этоть законь существованія и не можемь быть понять безь индивидуума, т. е. безъ своего необходимаго дъйствія или слъдствія. Всякое другое пониманіе его будеть страдать противорьчіемь, что мы дъйствительно и видимь въ теоріи деизма. Богь, создавая мірь, по воззрѣнію деистовь, творить только законы бытія. Этимь актомь Его дъятельность и ограничивается, такъ какъ въ дальнѣйшемъ Онъ соприкасался бы съ индивидуумомъ, между тѣмъ послѣд-

ній въ себѣ самобытенъ, и, слѣдовательно, ни отъ чего не зависимъ. Но такое представленіе, какъ мы видѣли, несостоятельно. Богъ, созидая общіе законы, вмѣстѣ съ тѣмъ созидаетъ и индивидуумъ, потому что послѣдній основывается на нихъ, и такъ какъ поэтому не находитъ ни въ чемъ Себѣ ограниченія, проявляетъ Самого Себя въ мірообразованіи сполна, такъ что законы бытія служатъ совершеннѣйшимъ обнаруженіемъ Его природы.

Итакъ, заключаетъ пантеистъ, Бога нельзя представлять себъ отдъльнымъ отъ міра существомъ, живущимъ своею собственною жизнью, Онъ составляетъ сущность, основу міра, или, выражаясь иначе, вся міровая жизнь, взятая въ ен цъломъ, и есть Божество.

критики обоихъ возэрвній, мы можемъ Сводя результаты формулировать следующимъ положенія пантеизма образомъ: 1) въ основъ окружающаго насъ бытія, которое, по свидътельству непосредственнаго опыта, есть бытіе индивидуальвое, лежитъ общее начало, неизменные законы, какъ говоритъ о томъ наше мышленіе (антитезисъ противъ положенія метафизическаго атомизма). На это положение строгий атомистъ можетъ возразить, что оно представляетъ собою не что иное, какъ простую абстракцію, что это лишь "ens rationis" camoro философа, а вовсе не рескрытіе д'вйствительных в объективных в началь міровой жизни. На подобное возраженіе пантеисть можетъ замътить-атомисту, что оно убъдительно только для человъка, стоящаго на точкъ зрънія его основного понятія объ индивидуумъ, какъ о чемъ-то внутренно неспособномъ къ образованію единства. Но это понятіе не имбетъ основнаго значенія въ самой систем ватомизма. Поскольку последній преднамъ положительное міросозерцаніе, т. е., поскольку онъ выясняетъ міровую жизнь, онъ необходимо допускаетъ существованіе законовъ бытія, какъ реальныхъ силъ.

Слѣдовательно, пантеистъ, хотя и не доказываетъ въ собственномъ смыслѣ этого слова справедливость или истинность своего перваго положенія, но и не оставляетъ его вообще безъ доказательства и разъясненія. Онъ не доказываетъ его положительно, но доказываетъ отрицательно, а именно, невозможностью построить всю міровую жизнь механико—атомистическимъ путемъ.

Во 2) общіе законы бытія суть законы Божественной или абсолютной природы; благодаря имъ единая сила, или субстанція и составляеть съ бытіемъ умовъ единую жизнь, или одно существо, другими словами, эти законы и образують самый индивидуумь (антитезись деистическаго міровоззр'внія). Ha OTG деисть можеть возразить, что индивидуумь помимо законовъ есть лишь чистый "Х", совершенно закрытое для нашего пониманія бытіе. Истинно сущимъ для насъ является индивидуумъ, поскольку онъ обнимается законами бытія, т. е., истинно сущимъ являются законы бытія, какъ простыя схемы деятельности индивидуумовъ, а не какъ реальныя силы, проникающія всецьло индивидуумъ. На это возражение пантеистъ въ свою очередь можетъ замътить, что оно можетъ быть принято только съ точки зрвнія исходнаго понятія деизма "о единомъ", какъ составной части міровой жизни. Но самая эта теорія своимъ стремленіемъ выяснить міровую жизнь показываетъ, что законы бытія принимаются ею въ качествъ реальныхъ силъ, и безъ такого предположенія ея объясненіе всецело уничтожается. Если Богъ налагаеть на индивидуумъ общіе законы бытія, значитъ, пидивидуумъ не можетъ Его ограничить. Следовательно, и данное положение хотя паптеистъ и не доказываетъ положительно, но доказываетъ отрицательно-невозможностью строго лстического деистического міровоззрвнія. Какъ атомисть, такъ и деисть, по меблію пантеиста, неправы въ томъ отношеніи, что стремятся "обосновать" свой взглядъ на составныя части міровой жизни, какъ на части однородныя. Но никакое обоснованіе въ данномъ случав, какъ абсурдъ, невозможно. этого необходимо было бы предположить разнородность частей міровой жизни, а отсюда невозможность самой міровой жизни; но сделать такого предположения невозможно человеку, участвующему въ міровой жизни. Для этого онъ долженъ быль бы поставить себя въ такое положение, въ которомъ міровая жизнь

не была бы для него даннымъ, т. е., долженъ былъ бы выдти изъ міровой жизни, разсмотрѣть бытіе, не существуя, что, равумбется, невозможно. Отсюда и вытекаеть, что и атомисть, и деисть, задавая себъ вопрось о началь міровой жизни, ищуть обоснованія этого факта въ чемъ-то стоящемъ внѣ міровой жизни, или нелогическомъ случав, или отдёльно стоящемъ отъ міра Божествъ. Слъдовательно, подобное ученіе данныхъ теорій должно быть отброшено, какъ ихъ нелогическій придатокъ. Что же остается отъ нихъ? ихъ положительная часть, т. е. то, что заставляетъ и атомиста, и деиста построять философскую систему, а не останавливаться на отрицательномъ результатъ своихъ разсужденій, т. е., на всякихъ умозрфній. Въ этой положительной &TO теоріи, какъ мы видели, утверждають, что обѣ своей части процессъ міровой жизни есть единый процессъ, что вездѣ всюду господствують одни и тв же законы бытія, что все въ міровой жизни есть лишь "явленіе". Слёдовательно, для нихъ объихъ является незыблемымъ тотъ фактъ, что существуетъ міровая жизнь, какъ единое цёлое, какъ жизнь, проникнутая во всёхъ своихъ частяхъ единою законосообразностью. Но если это фактъ, въ такомъ случав для разъясненія его, т. е., для полнаго решенія космологической проблемы следуеть дишь такое представляеть собою та единая законовыяснить, что которой провикнуто все бытіе вселенной, друсообразность, гими словами, въ самой міровой жизни, какъ единомъ и цѣломъ, и должно искать причины того, что оно является намъ подъ видомъ многаго различнаго.

Итакъ, несостоятельность съ одной стороны атомизма и съ другой—деизма,—вотъ двѣ основныя посылки пантеистическаго міровозэрѣнія. Опровергая первую теорію, мыслитель—пантеистъ приходитъ къ положенію о верховенствѣ въ строѣ міровой жизни законовъ бытія предъ индивидуумомъ, говоря иначе, приходитъ къ тому положенію, что каждый фактъ міровой жизни можетъ быть нами понятъ только чрезъ раскрытіе общаго закона. Опровергая вторую—деистическую теорію, пантеистъ приходитъ къ ученію о добытыхъ имъ изъ свидътельства своего мышленія законахъ, какъ законахъ абсолютной,

Божественной природы, т. е., свидътельства своего личнаго, единичнаго опыта простираетъ на всю міровую жизнь; считаетъ законы бытія проникающими, или образующими индивидуумъ, фактъ міровой жизни положеннымъ раскрытымъ закономъ. Говоря объ атомизмъ и деизмъ, какъ системахъ, несостоятельность которыхъ даетъ пантеисту два основныхъ положенія, или двѣ главныя посылки, мы повидимому, станопротивортчіе съ прежнимъ нашимъ выводомъ, что метафизическій атомизмъ требуетъ для своего развитія пантеистическихъ мыслей о господствъ въ бытіи общихъ законовъ и потому долженъ следовать за пантеизмомъ, а не предварять его. И если мы изъ исторіи философіи, действительно, знаемъ, что атомизмъ появляется послѣ пантеизма и развиваетъ свою теорію, пользуясь негласно выводами последняго, -- въ такомъ случав естественно мы не должны были бы атомистическое воззрѣніе ставить въ число тѣхъ системъ, которыя своею логическою несостоятельностью приводять и всякаго отдёльнаго мыслителя-къ пантеистической системъ,-словомъ, должны были бы выставить при раскрытіи хода мыслей пантеиста другія посылки. Но на самомъ дёлё никакого противоречія въ данномъ случав пътъ. Правда, строго философскій атомизмъ возникъ на почвъ пантеизма. Демокритъ слъдовалъ за элеатами, но, какъ мы говорили при разборъ атомистической теоріи, она могла существовать, хотя и не въ ръзкой своей формѣ, и при простой религіозной вѣрѣ нъ Бога. И, дѣйствительно, на первыхъ порахъ развитія философіи, когда мысль человека поддерживалась религіознымъ сознаніемъ, основное предположение атомизма скрывалось въ политеистической въръ, такъ что Ксенофану, котораго можно считать первымъ теистомъ, отрицательную посылку атомизма вполнъ могла дать несостоятельность "ученія о многихъ богахъ", что мы дъйствительно и видимъ въ сставшихся отъ него отрывкахъ 1).

Такимъ образомъ, во всякой пантеистической системъ непремънно являются представленныя выше два основныхъ по-

<sup>1)</sup> CM. Hanp. Karsten. I, I, fr. V, VI. cr. I. II.

ложенія,—а именно,—что основу индивидуума составляють общіе законы, и что эти законы суть законы абсолютной природы, т. е., законы, полагающіе бытіе индивидуума, образующіе его. Даже тѣ системы, которыя, повидимому, рѣшительно отрицають у себя всякое ученіе объ абсолютномъ, или о Божествѣ,—и тѣ усвояють второе положеніе. Шоненгауеръ, усматривающій свое различіе отъ "пантеистовъ" въ томъ, что онъ ничего не говорить объ абсолютномъ 1), тѣмъ не менѣе считаетъ свою "волю" единымъ началомъ бытія. Что же иное означаетъ подобное его ученіе, какъ не возведеніе имъ своего личнаго опыта на степень абсолютнаго?

Теперь, принимая въ соображение раскрытыя нами два основныя положения пантеизма, мы даемъ слъдующее опредъление этой системы: "пантеизмъ есть такая философская система, которая, полагая въ основу индивидуальнаго бытия общие неизмънные законы, считаетъ эти законы законами абсолютными или Божественными, въ силу чего индивидуальное бытие и бытие верховной, высочайшей первопричины, или силы, приводитъ къ одному процессу жизни, или единому существование". Это опредъление пантеистической системы—генетическое. Оно изложено въ тъхъ терминахъ, значение которыхъ раскрывается въ теорияхъ атомизма и деизма; и потому говоритъ о томъ, что такое представляетъ собою пантеистическая система по сравнению съ системами атомизма и деизма.

Реальное опредёленіе пантеизма, т. е., опредёленіе, раскрывающее содержаніе пантеистичской системы самой по себё, будеть сл'ёдующее: "пантеизмь есть такая философская система, которая, полагая высшую дёйствительность (реальность) въ самомъ процесс'є бытія, или процесс'є міровой жизни, чрезъразъясненіе законосообразности этого процесса міровой жизни стремится понять существованіе индивидуумовъ".

Изъ этихъ двухъ опредѣленій во 1-хъ) видно, что въ каждой пантеистической системѣ необходимо находятся три термина: абсолютное (высшая дѣйствительность), законы его при-

<sup>1)</sup> Міръ, какъ воля и представленіе, т. II, стр. 775—776.

роды (законосообразность) и индивидуумъ. Действительно, возьмемъ ли мы систему Спинозы, или Шопенгауера, Элеатовъ или Гегеля,—везде мы увидимъ, котя, понятно, и съ различнымъ значеніемъ, три основныхъ понятія.—У Спинозы это будутъ понятія: субстанціи, аттрибута и модуса; у Шопенгауера—воли, закона ея объективаціи (закона причинности) и отдёльныхъ явленій; у Елеатовъ мы встречаемъ понятія: мрака, свёта и богини, или Эроса; у Гегеля—три момента абсолютиой идеи: тезисъ, антитезъ и синтезъ.

Во 2) въ приведенных опредъленіях пантеизма ясно очерчивается и то значеніе, которое придается этимъ терминамъ въ пантеистической системъ. Абсолютное—это единая верховная сила, лежащая въ основъ процесса міровой жизни (если возьмемъ первое опредъленіе), или процессъ міровой жизни, въятый до выясненія его, какъ данное, неподлежащее обоснованію (если возьмемъ второе опредъленіе); законы абсолютной природы это опредъленные, неизмѣнные образы дъятельности этой силы, или процессъ бытія выясненный; индивидуальное это опредъленный моментъ дъятельности самыхъ законовъ, или то, что участвуетъ въ процессъ міровой жизни.

Изъ соотношенія крайнихъ двухъ терминовъ (абсолютное и индивидуумъ), благодаря среднему третьему, т. е., тому, что законы абсолютной природы заставляютъ жить абсолютное только вмѣстѣ съ индивидуальнымъ или конкретнымъ бытіемъ, (если возьмемъ первое опредѣленіе), или (если остановимся на второмъ) изъ того положенія, что абсолютное, или высшая дѣйствительность, есть самый процессъ міровой жизни, вытекаютъ два важныхъ для характеристики пантеистической системы слѣдствія: во 1) по отношенію къ самому абсолютному и во 2) по отношенію къ индивидууму.

Абсолютное, какъ самый процессъ міровой жизни, можетъ быть правильно понято нами только, какъ вѣчпо текущая, подвижная жизнь. Это "actus-purus" или чистое дѣйствованіе. Абсолютное не живетъ въ самомъ себѣ, какъ нѣкоторая сущность, не проявляющаяся всецѣло въ мірѣ. Оно не имѣетъ личности, не обладаетъ субстратомъ для своей дѣятельности,

однимъ словомъ, безусловное, или абсолютное, какъ говоритъ Шеллингъ, не есть вещь (Ding), предметъ 1). Всъ наши представленія о субстрать, личности, предметности, сущности-все это не болъе какъ примышленія нашего разума, "ens rationis" и потому къ дъйствительно сущему не могутъ быть отнесены. Отсюда, какое бы название въ различныхъ системахъ ни придавалось абсолютному, вездё подъ нимъ мы должны разумёть процессъ чистой д'ятельности, устранивши всякое представленіе о немъ, какъ о таковомъ началь бытія, которое есть ньчто въ самомъ себъ, помимо своего обнаруженія, помимо своей чистой активности. Оно не то, что существуетъ, какъ "нѣчто", а то, что даетъ возможность существованію "нѣчто". Оно есть въ собственномъ смыслѣ абсолютное, т. е., безусловное, безотносительное, другими словами, такое бытіе, которое устанавливаетъ отношенія, но не стоитъ само въ отношеніи къ чему-нибудь. Поэтому никакіе термины, содержаніемъ которыхъ служитъ отношеніе, къ нему неприложимы. Абсолютное не есть ни матерія, ни духъ, его нельзя разсматривать съ точки зръвія времени, пространства, его нельзя съ чемъ-нибудь сравнивать и отожествить; даже самое слово "единое" къ нему приложимо 2), — словомъ, какъ говоритъ Платонъ, "оно имфетъ имени, и о немъ нельзя имфть пи идеи, ни ощущенія, ни мевнія. Оно не можеть быть ни названо, ни выражено, о немъ нельзя составить ни мненія, ни познанія, и никакое существо не можетъ его ощутить 3). Единственнымъ поясвяющимъ абсолютное, можетъ быть только "бытіе", понимаемое въ смыслъ чистаго процесса.

Итакъ, абсолютное пантеизма есть чистая дъятельность, или чистый процессъ бытія, въ которомъ необходимо должно участвовать все существующее.

<sup>1)</sup> Syst. d. trans. Idealis. s. 49.

<sup>2)</sup> Cf. Fouillèe. La Philos. de Platon. T. I, p. 178. Поэтому неправильно толкують пантенстическую систему, называн ее "монизмомь". Пантензмь, какъ видно изъ сказаннаго, вовсе не стремится вывести всю міровую жизнь изъ одного начала. Такое стремленіе присуще теоріямь атомизма и дензма, а потому вменемъ мопистическихъ системъ можно скоръе означить данцыя системы, чѣмъ пантензмъ.

<sup>3)</sup> Ap. Fouillée. Op. cit. T. I, p. 178-179.

Соотвётственно этому во всёхъ пантеистическихъ системахъ индивидуальное имёетъ значеніе исключительно точекъ приложенія силы. Индивидуальное въ себё не имёетъ бытія, оно всецёло основывается на абсолютномъ, его дёятельность—въ основё дёятельность Божества, это только внёшнее проявленіе Божественной силы, проявленіе частное, опредёленное, ограниченное. Поэтому индивидуальное, разсматриваемое, такъ сказать, въ самомъ себё, въ отвлеченіи отъ абсолютнаго бытія 1), должно характеризонать исключительно отрицательными свойствами; это все ограниченное, не совершонное,—однимъ словомъ, "µѝ о̀ν", не-сущее, не-бытіе.

Н. Боголюбова.

<sup>1)</sup> Понятно, это отвлечение можно сделать только теоретически, такъ какъ, по учению пантензма, индивидуальное безъ абсолютнаго—чистое ничто, не-бытие.

# ЛИСТОКЪ

ДЛЯ

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Определеніе Святьйшаго Сунода.—Записка о засёданіях Харьковскаго Миссіонерскаго Совёта 18—20 августа н. г. съ участіємъ священниковъ изъ зараженныхъ сектантствомъ селеній (продолженіе).—Епархіальныя извёщенія.—Извёстія и замётки.—Объявленія.

### Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Отъ 17 ноября—З декабря 1899 г. № 4996, по вопросу, подлежатъ ли оплатъ гербовымъ сборомъ выписки изъ метрическихъ книгъ, справки и удостовъренія о личности и лътахъ, выдаваемыя причтами частнымъ лицамъ, для представленія въ начальныя наредныя школы и училища.

По указу Его Императорскаго Величества, Святвишій Правительствующій Суподъ слушали: предложеніе Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 17 октября сего года № 3927, по вопросу. подлежать ли оплать • гербовымь сборомь выписки изъ метрическихъ книгъ, справки и удостовъренія о личности и льтахъ, выдаваемыя причтами частнымъ лицамъ, для представленія въ начальныя народныя школы и училища. Приказали: На основаніп § 2 лит, в ст. 8 Устава о гербовомъ сборъ, изд. 1893 г., метрическія свидітельства (выписи изъ метрическихъ книгь всіхъ віропсповеданій) и копін съ нихъ, выдаваемыя какъ частнымъ лицамъ непосредственно, такъ и требуемыя присутственными мъстами или должностными лицами вследствіе прошенія частныхълиць, подлежать оплать установленнымъ гербовымъ сборомъ (Алф. къ герб. уст. перечень № 201 изд. 1890 г.). Между твмъ, согласно § 6 ст. 58 уст. о герб. сборъ, отъ сего сбора освобождены прошенія и другія бумаги, а также приложенія и бумаги разрѣшительныя въ учебиыхъ заведеніяхъ всёхъ вёдомствъ, по дёламъ, не относящимся до хозяйства сахъ заведеній в до личнаго состава служащихъ въ оныхъ. Въ виду неодинаковаго въ разныхъ учрежде-

ніяхъ приміненія означенныхъ узаконеній и въ разъясненіе возбужденнаго одпимъ изъ епархіальныхъ училищныхъ советовъ воироса, Г. Сунодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ сдълано было сношеніе съ Министромъ Финансовъ о необходимости опредѣлительно разъяснять по духовному ведомству вопросъ объ оплать гербовымъсборомъ означенныхъ выписей, справокъ и удостовъреній, выдаваемыхъ причтами по просьбѣ частныхъ лицъ для представленія. въ учебныя заведенія вообще я въ частности въ низшія народныя школы в училища. Нынъ Товарищъ Министра Финансовъ, по соглашению съ Государственнымъ Контролемъ, сообщилъ Г. Сунодальному Оберъ-Прокурору, что со стороны Мивистерства Финансовъ не встръчается препятствій къ пзданію церкулярнаго разъяспенія по духовному в'бдомству о томъ, что какъ метрическія вынисп, такъ равпо и всякаго рода справки и удостовфренія о личности и явтахъ, выдаваемыя причтами по просьой частныхъ лицъ, для представленія въ нвзшія народныя школы п училища, оплатв гербовымъ сборомъ не подлежатъ. О вышензложенномъ Святьйшій Суводъ опредълнетъ дать знать по духовному въдомству, для руковолства в псполненія, чрезъ напечатаніе въ «Перковныхъ Въдо-MOCTHES.

Записка о засъданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совъта. 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сектантствомъ селеній.

#### (Продолжение \*).

По отдъльнымъ приходамъ положение сектантовъ въ 1-мъ Валковскомъ округъ было слъдующее:

Въ Валковскомъ Соборно-Преображенскомъ приходъ всвът штундистовъ значилось 14 человъкъ—11 муж. и 3 ж. и. Между ними за отчетный годъ слъдуеть отмътить Ивана и Осипа Косенковыхъ. Оба они живутъ на Старо-Валковскомъ хуторъ, оба дерзки, публично не пропагандируютъ, а по одиночкъ: придетъ тотъ или другой изъ нихъ въ хату, сейчасъ же и заводитъ ръчь про свою въру. Иванъ Косенко, по свидътельству крестьянъ Өеодора Кохана, Василія Косенко, Кирилла Косенко и др., совратилъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра в Разумъ", за 1900 г. № 1.

въ штундизмъ родного брата Осипа, свою жену, работника Петра Никольченко, крестьянина с. Покровскаго. Маріамна Косенкова, старуха 60 лѣтъ, мать Ивана и Осипа, злая сектантка, пыталась привить штундовыя понятія даже своей внучкѣ, трехльтей дочери Кирила Косенко Екатеринъ, внушая ей не молиться предъ иконою "Возъ", такъ какъ "Возя" этотъ, по ен словамъ, "не хорошій". Къ счастью эти люди на православныхъ не имѣютъ сильнаго вліянія.

Во Роскдество-Богородичномо приходъ г. Валовъ всъхъ штунпистовъ 11 чел.—7 муж. и 4 ж. п. Помимо Михаила Ревы и Евдокима Хашины — родственниковъ Ивана Олейника, заявили себи отчужденными отъ православія въ этомъ приході врестьяне: Павель Чепурный, Назарь Чепурный и Никита Стукачь съ сыномъ. Народная молва утверждаетъ, что Чепурныхъ и Стукачей совратилъ въ штунду Ивант Косенко. Михаилъ Рева до 1893 гола былъ православнымъ, посъщалъ свой приходскій храмъ и ежегодно говълъ, но велъ себя зазорно, -- воровалъ лошадей, обкрадываль лавки, амбары и т. п., за что быль заключень въ Валковскую тюрьму, а потомъ въ арестантскія роты на два года. Выпущенный изъ заключенія въ 1893 году, онъ оказался грамотнымъ, тогда какъ раньше не умфль читать. Вмфстф съ темъ Рева видимо сталь отдаляться отъ церкви: въ храмъ ходилъ редко, въ 1894 г. не говълъ, встръчъ со священникомъ избъгалъ. За то опъ усердно началъ посъщать Харьковъ. Онъ обучался тамъ штундовому лжеученію, присутствоваль на сектанскихь собраніяхь, но открыто еще не заявляль о своемь отпаденіп въ штунду. Онъ притворялся православнымъ и говорилъ свищеннику, что говълъ въ Харьковскомъ монастыръ, хотя удостовъренія объ этомъ не представилъ. Въ 1897 году Рева окончательно и формально сдёлался штундистомъ. Теперь онъ уже не стыдплся говорить священнику такія річи: "хорошо бы, батюшка, если бы и вы стали братомъ. Мы васъ озолотили бы и на рукахъ носили"... Очевидно телецъ златой дороже всего на свътъ. Прежде онъ старался добыть его воровствомъ, но не добылъ. Лишь изм'вна родной в'вр'в дала ему это минмое счастье... Евдокимъ Хащина съ женой и сыномъ, родственники Олейника, тоже спачала лицемърили и не заявляли о своемъ уклоченій въ штунду. Но уже въ 1895 году жена Хащины сказала свищеннику, зашелшему въ ихъ хату предъ Рождествомъ Христовымъ съ молитвою: "да, мы штундисты, право-

славными быть не желаемъ: въ православной церкип-все ложь и обманъ. Даже самое свящ. Писаніе составлено неправильно и протпворвчиво, напр.: въ одномъ мёсть Библіи сказано-, не любите міра, ня того, что въ міръ", а въ другомъ-"чьть больше той любви, какъ если кто душу свою положить за друзей своихъ". нли-любите и враговъ"... На разъясненія священника жена. Хащины отвъчала одно: "вы, батюшка, въруйте по своему, по ученому, а мы будемъ въровать по своему, какъ научають насъ наши учители -- люди малограмотные, за то природные ... Ссылка намъ не страшна, пусть отправляють насъ хоть на край свъта: церквей намъ не таскать за собой, потому что церкаменныхъ ковь наша внутри насъ, а Богъ одинъ вездъ"... Въ такомъ ослъпленів семья Хащины остается до сихъ поръ. Въ 1897 г. Евдокимъ Хащина, съ видимой угрозой, сказалъ посъщавшему его домъ священнику, что лучше ему не ходить до "сектантовъ", такъ какъ "православные могутъ бросить въ него изъ-за угла камень и показать на штундистовъ"... Предостережение многозначительное... Рева и Хащина - очень богатые люди, сильно вліяющіе какъ на жителей г. Валокъ, такъ и на окрестныхъ хуторянъ. Къ нимъ прівзжають очень многіе изъ единомышленниковъ для утвержденія въ штундовыхъ понятіяхъ. Сами же Рева и Хащина поддерживаются какими то знатными панами "въ сенихъ очбахъ", живущими у нихъ по два и по три дни, - какъ разсказываютъ крестьяне.

Въ Валковскомъ Благовъщенскомъ приходъ штундою заражены 4 семьи—всего 14 человъкъ—9 муж. и 5 жен. и., исключая мало-лътнихъ. Впервые секта появилась здъсь въ 1896 году, на хуторъ Пожарномъ и въ дер. Рубановкъ. Распространителемъ ен былъ крестьянинъ хут. Пожарнаго, Ефимъ Петровъ Головко, работникъ и ревностный послъдователь Ивана Олейника. Особаго вліянія на крестьянъ штунда не произвела. Новыхъ отпаденій отъ церкви за отчетный годъ не было.

Въ Валновскомъ Успенскомъ приходъ штунда появилась года три назадъ. Распространяли ее Валковскіе, Ковяговскіе и Снѣжковскіе сектанты. Изъ мѣстныхъ крестьянъ первымъ обнаружилъ свою пропагандистскую дѣятельность мелочный торговецъ Коробка, живущій нынѣ въ Ковягахъ. Онъ обратилъ въ штунду молодого церковнаго сторожа, а послѣдній свою жену и брата. Въ настоящее время сектанствомъ заражены 4 семейства: 1) Иванъ Калембетъ съ женою п дѣтьми, 2) Павелъ Зюбанъ съ женою, 3) Евстафій

Маличенко съ женою и дътьми, 4) и солдать Иванъ Баранъ съ женою. Всего взрослыхъ 8 человъкъ—4 муж. и 4 жен. и изъ нихъ замъчательны Иванъ Баранъ и Иванъ Калембетъ. Первый слыветъ подъ именемъ наставника, руководитъ молитвенными собраніями, начитанъ и преданъ своему дълу до фанатизма. Иванъ Калембетъ—человъкъ богатый и вліятельный. Въ іюлъ мъсяцъ 1898 года пріъзжалъ сюда какой-то старшій пресвитеръ съ Кавказа и дълалъ ревизію сектантству. Съ багажемъ, состоящимъ изъ сундука, объъзжалъ онъ свою братію изъ дома въ домъ. Личность его, къ сожальнію, осталась невыясненною; неизвъстны и результаты этого посъщенія. Иванъ Калембетъ совращалъ и отца своего въ секту, но послъдній заявилъ: "своя въра убъжитъ, твою не догоню, не причемъ я останусь... Лучше буду я держаться христіанской въры, а ты какъ знаешь"...

Въ Георгіевском приходо г. Валокъ открытыхъ сектантовъ въ настоящее время нѣтъ. Совращенный Ревою крестьянинъ Петръ Огульчанскій принесъ покаяніе и обратился въ православіе, отдавъ священнику и сборникъ штундовыхъ пѣсенъ. Петръ Спичаковъ, отмѣченный въ прошломъ году сектантомъ выбыль въ другой приходъ. Одицъ изъ подозрѣваемыхъ въ штундизмѣ, крестьянинъ Павленко, обратился въ Православіе и поступилъ въ монахи на Авонѣ. Остается въ подозрѣніи Ө. А. З., занемающій въ Вал-кахъ общественную должность.

Въ Высокопольскомо приходъ штунда появилась въ конце 80-хъ п началь 90-хъ годовъ. Первымъ насадителемъ ен былъ H. Олейникъ. Онъ передалъ дёло распространенія штунды въ Bысокополье Егору Гончаренко, мъщанину Павлову, Максиму Борооику и Кондрацкому. Гончаренко-извъстный штундисть бродяга, нзъ сл. Ольшаной Харьковскаго у. Павловъ-родомъ изъ Области Войска Донскаго, изъ мъстечка Александрова-Грушевскаго. Его родители за распространение штунды были сосланы въ Закавказье. Боровикъ и Кондрацкій-местные жители. Боровикъ-бывшій управляющій Марьинскаго имфиья, принадлежащаго Олейнику. По отдачъ въ аренду этого имънія Харитоненко, Боровикъ перешель въ другое имъніе Олейника-Пант-Ивановку Харьковскаго у. Отсюда чрезъ несколько леть, онь возвратился въ Высокополье. Олейникъ купилъ ему домъ. Этотъ домъ Боровикъ отдаль послё въ приданое своей дочери, вышедшей замужь за Конпрацияго. Тесть и зять открыли въ Высокопольт по бакалейной

лавочкв. Нынв они стоять во главв мвстныхь сектантовь, которыхь числится съ двтьми до 40 человвкъ и оба занимаются пронагандой: Кондрацкій, напр., подговариваль крестьянь не покупать сввчей церковныхь, а лучше соввтоваль имъ на эти деньги купить "дегтю для чобить". Боровикъ руководить штундовыми собраніями. Въ отчетномъ году въ Высокопольв изъ штундизма обратился въ Православіе крестьянинъ Кононенко.

Въ Коломакскомъ Николаевскомъ приходъ нынъ числится 4 штундиста: 1) Параскева Слъсь, жена сосланнаго пропагавдиста, 2) Антонъ Колесникъ, 3) Емельянъ Долбишъ и 4) Василій Разуненко. Вління на общество эти сектанты не имъютъ. Въ Коломакскомъ Вознесенскомъ приходъ подозрѣваются въ принадлежности къ штундъ Иванъ Херувимскій и Тимовей Бомсковъ. Они рѣдко бываютъ въ храмѣ и уклоняются отъ св. причастія.

Въ Ковяговскомо приходъ штунда появилась въ 1892 году. Выродилась она изъ хлыстовщины подъ вліяніемъ пропаганды Baсилія Николаева Иванова, мѣщанина Херсонской губ., Анангевскаго у. Ивановъ носптъ въ штундъ званіе "миссіонера" и живеть нынь въ Харьковь. Въ 1892 году онъ совратиль въ секту Өоку Макаренко, научивъ его всемъ пітундовымъ поридкамъ. Өока увлекъ за собою эсену свою, мать, брата Григорія съ эсе ной, потомъ другого брата солдата Ивана и, наконецъ, Деркаиевских хуторянг. Нынь въ Ковягахъ штундистовъ насчитывается до 50 человъкъ-30 муж. и 20 ж. п. Среди нихъ необычайнымъ фанатизмомъ, начитанцостью въ словъ Божіемъ и усердіемъ къ распространенію сектантства отличается все тоть же Өока Макаренко, въ отчетномъ году произведенный старшимъ штундовымъ пресвитеромъ, Балихинымъ, во лже-діаконы. Этоть Макаренко бесъдовать со священиикомъ не желаетъ и все время проводитъ въ пропагандъ штундизма. Онъ очень опасный и вредный для Православія человікъ. Не смотря на старанія Ооки Макаренко, въ 1898 году 5 ковяговскихъ штундастовъ присоединились къ православной церкви, -- пменно: 1) Парвеній Сулій, благочестивый искатель истаны, обращавшійся письменно къ Высокопреосвященному Амвросію Архіепископу Харьковскому и Ахтырскому и получившій оть него въ назиданіе кнпгу; 2) Өеодорг Салащенко, пораженный лицемъріемъ и пустосвятствомъ сектантовъ; 3) жена его; 4) Калинникт Макаренко п 5) жени его. - Эти обращенія штундистовъ указывають на улучшение положения церкви въ с.

Ковигахъ. И мѣстный священникъ подтверделъ, что его прихожане въ настоящее время начинаютъ охотнѣе посѣщать храмъ, заботятся о его благоустройствѣ; при встрѣчѣ съ священникомъ снимаютъ шапки и берутъ отъ него благословеніе,—чего прежде не дѣлали. Къ сектавтамъ стали относиться враждебно. Въ истекшемъ году, весной, былъ такой случай. На общемъ сходѣ православные порѣшили не давать "нехристямъ" надѣльной земли. Эта угроза, хотя не приведенная въ исполненіе, за неутвержденіемъ приговора земскимъ начальникомъ, произвела однако на сектантовъ замѣтное отрезвляющее впечатлѣніе.

Въ Сипънсковскомъ приходо штундизмъ обнаруженъ въ 1892 году. Полагаютъ, что первымъ распространителемъ его былъ выше упомянутый Василій Ивановъ. Въ настоящее время въ Снѣжковѣ всѣхъ штундистовъ 23 человѣкъ. Между нами главарями считаются: 1) Мозгунъ Захаръ, живущій въ Харьковѣ, но часто наѣзжающій въ свое родное село; 2) Иванъ Дацько и 3) Маргя Дацько. Штундисты въ Снѣжковѣ имѣютъ сильное вліяніе на православныхъ. Особенно благопріятствующимъ обстоятельствомъ для этихъ сектантовъ послужило оправданіе судомъ ихъ вожаковъ,—что угнетающимъ образомъ подѣйствовало на настроеніе православныхъ. Надобно, однако, замѣтить, что въ Снѣжковомъ Кутѣ въ 1898 году одна старуха штундистка, передъ смертью приияла православіе и умерла напутствованная священникомъ св. таннствами.

Въ Кантакузовскомъ приходю сектантство появилось въ 1890 году, а въ хуторъ Николаевко въ 1895 г. Нынъ вожаками штунды и руководителями собраній состоять: 1) Осодоръ Сукъ, бывшій пвсаремъ при сельскомъ правленіи; онъ знаетъ плотничество, печное ремесло, сапожничество, портняжное дѣло и имѣетъ мельницу, человѣкъ даровитый и вліятельный; 2) Иванъ Морозътоже быль писаремъ и 3) Димитрій Скориченко, кузнецъ, совратившій въ началѣ 1898 года въ хуторѣ Николаевкѣ 12 человѣкъ въ штунду. При холодности народа къ церкви указанные вожаки штунды являются для Кантакузова истиннымъ несчастьемъ. Всѣхъ штундистовъ въ Кантакузовѣ 9 человѣкъ—5 муж. и 4 ж. п., и въ хуторѣ Николаевкѣ—12 чел., 6 муж. и 6 ж. п. Сукъ и Супрунова состоятъ подъ судомъ за совращеніе въ свою секту Кибенковыхъ. Дѣло иока въ неизвѣстности.

Въ Доровеевскомо приходъ опасной сектанткой считается ученица сосланиато въ Закавказье крестынина Григорія Корсуна—

Марья Михайловна Грозь. Сначала она говъла, усердно посъщала храмъ, но въ 1897 году порвала всякую связь съ православной върой. Будучи шинкаркой, она изъ за своей стойки проповълуетъ приходящему народу, что "штундовая въра лучше православной", что подобные ей сектанты "страдають за правду", что они знають, "гдъ будутъ по смерти, а православные того не въдаютъ". Къ духовенству Марья Грозь относится прецебрежительно. Уваженіемъ односельчанъ не пользуется. Честностью и добросовъстностью не отличается: мужъ ен неоднократно уличалъ ее въ воровствъ. Семейство свое она ненавидить и издевается надъ нимъ. Находится въ тесныхъ и предосудительныхъ отношенияхъ съ Андреема Яковлевыма Балясныма. Крестьянинъ Андрей Балясный живетъ въ деревнь Дмитровки. Онъ холость, 28 льть. Его сестры и брать, по смерти родителей, разобраны добрыми людьми. Валясный-грамотенъ, ума недалекаго, характера навизчиваго и упорнаго; ведеть бродячій образь жизни; ходить изъ конца въ конець своей деревни, разъясняя народу Евангеліе въ духв лжеученія штундистовъ. Храма онъ не постщаеть, крестнаго знаменія на себя не полагаеть; иконы изъ своего жилья повынесь, съ духовенствомъ дерзокъ. Свое неговънье, впрочемъ, объясняетъ тъмъ, что онъ "недостопнъ причастья"... Начего не работая и не пріобретая честнымь путемъ, Андрей Балясный, сравнительно съ своими односельчанами, и ъстъ лучше, и одъвается чище. Это наводитъ на мысль, что Балясный за пропаганду сектантства пользуется пособіемъ изъ штундовой "Союзной миссіонной кассы", которою завъдуетъ богачъ — овцеводъ Дій Мозаевт, живущій въ 40 верстахъ отъ Ростова на Дону.--Въ настоящее время въ Доровеевкъ считаются штундистами 10 человёкъ, между которыми следуетъ отм'єтить: 1) Василія Ризуненка, 2) Павла Щербака, 3) брата его-Луку Щербака в 4) запасного рядового Леонтія Тпльнаго. Эти люди зажиточны и влінтельны. Особенно, однако, выделнется между ними Розуненко, 36 льтъ. Онъ недавно научился грамотъ, чтобы самому чвтать Евангеліе. Кавъ человікь состоятельный, онъ пріобрёль молотилку и разъёзжаеть съ нею въ окрестностяхъ Доровеевки, насаждая, гдв можно, свмена штунды.

Въ Ново-Мерчанском приходъ первымъ распространителемъ штунды, по словамъ мъстныхъ жителей, былъ крестьянинъ Димитрій Тимовесво Индыко. Нынъ онъ состоитъ во главъ здъшнихъ сектантовъ. Впервые секта появилась лътъ 6 назадъ, — имен-

но съ твхъ поръ, какъ Индыкъ жепился вторымъ бракомъ въ сл. Ковигахъ на сектантив, которая и принесла секту въ свою новую семью. Затвив въ секту были вовлечены сосвди Индыка, родственнипки и т. д. Лжеучение распространялось совершенно свободно п открыто. Съ появленіемъ въ семейств Ипдыка штунды, къ нему сталп являться штундисты другихъ містностей; завязались спотенія съ Огульчанскими сектантами, Мурафскими и Ковяговскими. Въ результатв этихъ спошеній въ Новомъ Мерчикв овазалось 10 совращенных въ штунду православных семействъвсего 21 человъкъ, 12 муж. и 9 ж. п. Имена и фамиліи ихъ сяъдующія: 1) Василій Шереметт ст женою, 2) Яковт Портола ст эсеною, 3) Димитрій Индыкт ст семействомт, 4) Яковт Фальченко, 5) Павель Орябинскій, 6 я 7) братья Лаврентій и Аверкій Портола, 8) Пантелеймонт Портола, 9) Матевій Портола и 10) Степанъ Коневъ. Всв они живутъ на одной улипв. называемой Краснопольемъ. На мъстное общество оказываютъ самое развращающее вліяніе. Къ утвшенію, впрочемъ, въ отчетномъ году два штундиста прихода Новаго Мерчика: Захарія Павлово Орябинскій и его тесть Василій Чирва присоединились къ Церкви, выразивъ предъ священникомъ порицаніе штунды.

По заявленію священника въ Сидоренковском приходъ сектантовъ нътъ; но было 7 человъкъ не говъвшихъ, по какой причинъ, осталось не выясненымъ. - На благочинническомъ миссіонерскомъ съвздв 1-го Валковскаго округа было установлено, что въ 1898 году въ округь было 14 случаевъ некрещенія дітей, 8 случаевъ самовольнаго зарыванія сектантами умершихъ и 3 виббрачныхъ сожитія. Выло удостовфрено также, что сектантство въ упомянутомъ округъ держится главнымъ образомъ путемъ давленія на слабыхъ штундистовъ ихъ главарей, которые воспрещають своимъ "братьямъ" вступать съ священниками въ сношенія. Большое значеніе для поддержанія п распространенія штундизма иміють денежныя подачки, которыя присылались неоднократно изъ Харькова и Кременчуга. Въ этомъ отношеніи любопытныя свёдёнія сообщаеть свящ. сл. Высокополья. Его прихожанивь  $\mathit{Hиколай}$  $\it Tiehko$  человькъ весьма бъдный и многосемейный ио родственнымъ связямъ подпалъ подъ вліяніе сектантовъ. На увъщаніе священника-оставить зловредную ересь, Гіенко, выславъ изъ хаты жену и дітей, со слезами на глазахъ, цізлун руку батюшки, сказалъ: "батюшка, отецъ мой родной! какъ мив не соблазниться

штундой, когда и и другіе подобные мит бедники получили вчера изъ Харькова 100 руб., и на мою долю досталось больше всьхъ-38 руб. Объщають пособлять въ будущемъ. Другой крестьнинъ той же слободы Илья Кононенко, нуждавшійся въ деньгахъ, былъ уловляемъ штундистами предложениемъ помощи, подъ. условіемъ отреченія отъ св. креста и нконъ, "идоловъ", какъ они выражаются. Кононенко, къ чести его, христопродавцемъ не сдёлался, за то не получиль отъ штундистовъ и помощи: явно, чтопрославляемое защитниками ихъ милосердіе "братьевъ-штундовъ" носить узко-практическій пропагандистскій характерь и им'веть очень мало общаго съ евангельскимъ милосердіемъ, какъ и другія наружныя добродътели сектантовъ... Теща штундиста Ивана Калюжнаго, провославная, въ объясиение зажиточности сектантовъ. говорила: "какъ пмъ, христопродавцамъ, не быть богатыми, когда имъ вчера привезъ кто-то 300 руб. Я сама видела, какъ раздавали этимъ шканцамъ деньги"... Помогая столь щедро вновь совращаемымъ въ штунду и еще не утвердившимся въ ней, богачи и руководители сектантовъ особенно поддерживають матеріально пропагандистовъ-миссіонеровъ. Известный Валковскій. богачъ-штундисть Иванъ Олейникъ даетъ, напримъръ, безплатно ивсколько десятинъ земли въ пользование *Егору Гончаренко* съ твиъ, чтобы онъ ходилъ постоянно но окрестностямъ и распространяль всюду штунду. Гончаренко это п делаеть и называеть вследствіе этого себя "евангелистомъ". Штундисты г. Харькова выдали некоему Андрею Литвиненко сразу 500 руб., чтобы онъ "свободно могъ насаждать слово Божіе". - Итакъ взаимопомощь, существующая между штундистами, сильно украпляеть ихъ въ преданности своимъ заблужденіямъ.

В. Давыденко.

(Продолжение будеть).

### Епархіальныя извъщенія.

Діаконъ церкви сл. Дмитріевки, Старобъльскаго убзда, Николай Пантелеимоново, переведень на діаконское мъсто къ церкви сл. Морозовки, того же убзда.

— Сверхштатный неаломщикъ Сумской Николаевской церкви, Акимъ

Ильшискій, опредъленъ на псаломщицкое мъсто при церкви с. Ольховатки, Волчанскаго уъзда.

- Псалонщикъ церкви г. Золочева, Стефанъ Андроново, опредъленъ на мъсто псаломщика къ церкви сл. Штормовой.
- Сынъ умершаго священника Петръ *Еллинскій* назначень исправляющимъ должность псаломщика Успенской Соборной церкви г. Лебедина 15 декабря 1899 года.
- Псаломщикъ Соборной Успенской церкви г. Лебедина Захарія *Про*поповича, волею Божією, умеръ 1-го декабря 1899 года.
- Утворжденъ въ должности церковнаго старосты Пятинцкой церкви с. Бранцовки, Ахтырскаго увзда, крест. Лаврентій Мирошниченко.
- Церковный староста Покровской церкви сл. Ричекь, Сумскаго уйзда, крест. Яковь Поддубный, уволень оть занимаемой имъ должности 8-го декабря 1899 года, согласно прошенію его.

### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Празднованіе въ г. Юрьевь памяти св. Исидора.—О дъятельности современнаго приходскаго пастыря.—Земскія народно-просвытительных увлеченія.—Примърная дъятельность на пользу народа.—Религіозно-правственныя чтенія для народа.—Первая въ Варшавь церковпо-приходская школа.—Варшавское Свято-Троицкое братство.—Пріють для взятыхъ съ улицы дътей.—С.-Петербургское общество попеченія о бъдныхъ и больныхъ дътяхъ.—Сберегательныя марки.—Общество призръпіе деревни.—Пересмотръ законоположеній о крестьянахъ. Упорядоченіе переселенія.—Первая женская гигіеническая выставка.—Голодъ въ Индіи.—Общеполезныя свъдънія.

Ежегодно совершаемое 8 янв. въ Юрьевѣ празднованіе памяти св. Испдора, юрьевскаго мученика, и 72 съ нимъ пострадавшихъ (въ 1474 году, 8 января, они были брошены въ воду, въ рѣку Омовжу, нынѣшній Эмбахъ, за то, что не желали оставить православную вѣру и перейти въ латинство) въ нынѣшнемъ году отличалось особою торжественностью. По ходатайству преосвященнаго епископа Рижскаго и Митавскаго Агаеангела, воспитанники всѣхъ учебныхъ заведеній были освобождены въ день празднованія (8 января) отъ занятій, и храмы гор. Юрьева наполнились учащимися, горячія молятвы которыхъ возносились ко престолу Всевышняго. Въ Университетской церкви всѣмъ присутствовавшимъ раздавались брошюры, содержащія описанія мученичества св. Исидора и 72 съ пимъ. 9-го января въ русскомъ семейномъ общественномъ собраніи "Родникъ" состоялась общая

братская транеза, соединившая въ одно цёлое всёхъ истинно русскихъ людей города Юрьева. Собраніе было весьма многочисленно. Было произнесено много рѣчей, приличествующихъ торжеству (между прочимъ, профессоромъ православнаго богословія въ Юрьевскомъ Университеть протоіереемъ о. Царевскимъ) и постановлено на будущее время устроить празднество св. Исидора еще болѣе торжественно, образовавъ для сего особую коммиссію.—Честь и хвала русскимъ людямъ, почтившимъ намать свв. мучениковъ за православіе, подвижниковъ вѣры и православной церкви. «Моск. Вѣд.»

— Наступившій годъ принимаеть отъ прошедшихъ літь, между прочимъ, три великія заботы, которыми заняты и правительство, и общество. Первая забота — это забота о народномъ образованіи, вторая -объ отрезвленія народа я третья-объ уничтоженій нищенства и упорядочения благотворительности. Заботы эти нетолько близки и душь приходскаго пастыря, но они составляють примую и ближайшую цель пастырскаго служенія, для достиженія которой добрый пастырь отдасть все свое сердце и всё силы. Въ самомъ дёлё, кому нужно болёе всёхъ заботиться о разсёяний тьмы невъжества и о преуспънція народнаго образованія, какъ не пасгырю, для котораго нёть больше радости, какъ "видёть духовныхъ чадъ своихъ во истинъ ходищпхъ" (3 Іоан. 1, 4)?-кому больше всехъ стараться объ отрезвления народа, какъ не пастырю, ибо съ него взыщется за погибель каждой души, ему поручилъ обратить грешника отъ погибельного пути его? - кому namaxp, всвхъ нужно пещись о какъ не пастыря св. апостолы указали въ ряду главныхъ заботъ если "помнить нищихъ" (Галат. 2. 10)? Чвиъ же и какъ можетъ послужить приходскій пастырь общегосударственному ділу поднятія народиаго образованія, отрезвленія народа и уничтоженія нищенства? Средствомъ для народнаго образованія считается школа. Она должна быть любимымъ дътищемъ пастыря; здъсь его ежедневная святая канедра; здёсь его надежды, пбо здёсь ему болёе, чёмъ гдв либо, удобно насаждать и вкоренять доброе учение въ юныя души. Здісь его радость; ибо никто, кажется, не дасть ему болье чистой радости, какъ поучаемыя имъ дъти. На его глазакъ совершается здёсь духовный рость и разцвёть отроческой души, которан такъ драгоцина предъ Вогомъ. Но въ научении наждаются н взрослые; для нихъ пастырь является учителемъ въ церкви и вивбогослужебныхъ бесвдахъ. чптальняхъ, на ВЪ Ho этого

недостаточно. Священникъ по идев пастырства еще его попечению въ вв вревными частной ихъ жизни. волитъ Онъ долженъ войти въ довъріе своихъ прихожанъ, чтобы охотно открывали ему свои сомивнія, показывали душевныя раны. Тогда онъ и можетъ обличать, вразумлять, наставлять и утъшать (2 Тим. 4, 2—4; Тит. 1, 9—10). Въ народъ есть жажда просвъщенія, усиливаемая школой. Пастырь позаботится, чтобы она удовлетворилась изъ чистаго источника. Онъ укажеть и дасть народу нужныя книги для чтенія, самъ разъяснить встрівчающіяся недоразумьнія и т. п. Приходскій пастырь обратить свое вниманіе и на то, чтобы добрые вавыки, привитые школой, не ослабъвали, а все болье и болье укрыплились, переходя въ сознательное расположеніе въ добру. И здёсь необходимъ вразумляющій кръпляющій голось пастыря. Человъкь такъ слабъ, а порокъ силенъ и заманчивъ: много нужно твердости, чтобы устоять въ борьбъ съ дурными влінніями жизни. Такимъ образомъ, въ настоящее время служение слову въ разныхъ видахъ составляетъ непремвнную и самую важную обязанность пастыря. Если онъ не будетъ исполнять это дело, тогда явятся самозванные учители (раскольники и сектанты) и расхитить его стадо. Въдвле борьбы съ этими ложными, учителями окажуть пастырю поддержку и прихожане. Конечно, добрый пастырь не оставить поля борьбы и одинь; онъ всегда и вездъ будетъ дъйствовать духовнымъ мечомъ. Но въ извъстной мъръ и здъсь приложена пословица "одинъ въ полъ-не вопнъ". Нашъ народъ сознаетъ необходимость учрежденія братскихъ кружковъ, содъйствующихъ настырю въ его многотрудной борьбъ съ расколомъ и сектантствомъ. Благочестивые и ревностные притъсную сплетенность раскольниковъ в сектантовъ хожане, видя иногда добровольно соединяются для противодфиствія и оказанія помощи приходскому пастырю. Такой случай, действительно, былъ въ одномъ изъ убздныхъ городовъ Рязанской губерніи.

Изъ всёхъ пороковъ, свойственныхъ иашему народу, въ особенности его поражаетъ пьянство. Приходскій священнякъ сознаетъ необходимость борьбы съ пимъ словомъ. Конечно, слово полезно, — но оно, согласно съ пословицей, только учитъ, а примёръ дёйствуетъ сильнее: онъ увлекаетъ. И единоличный примёръ пастыря, удерживающагося отъ употребленія спиртныхъ напитковъ, принесетъ больтую пользу. Но вліяніе пастыря будетъ тёмъ полнёе, если опъ соединитъ своихъ прихожанъ въ духовную дружину (общество

трезвости) для борьбы съ этимъ страшнымъ зломъ, вносящимъ разстройство въ нравственную и экономическую жизнь нашего прихода.

Въ борьбъ съ пищенствомъ пастырь можетъ пользоваться частною и общественною благотворительностью, руководя и тою, и другою. Частная благотворительность, какъ непосредственное и простъйшее проявление чувства сострадания, отрадна для сердца настыря и для бъдныхъ полезна. Но она не всегда достигаетъ цъли и въ борьбъ съ нищенствомъ является слабымъ орудиемъ. Для болъе правъльнаго цълесообразнаго распредъления помощи необходвмо въ приходъ особое учреждение благотворительнаго характера, какимъ и является приходское попечительство. Чрезъ посредство прихожанъ—членовъ этого попечительства, пастырь легко узнаетъ, гдъ нужда, какъ она велика и чъмъ всего скоръе можно ее удовлетворить.

Таковы вообще задачи двительности современнаго приходскаго пастыря. Онъ долженъ учить словомъ, примъромъ, вести борьбу съ заблужденіями и пороками, п., наконецъ, заботиться о вищихъ п убогихъ. Прославленный народный пастырь о. Іоаннъ Кронштадтскій привлекъ любовь народа, какъ учитель, умѣющій дѣйствовать на сердце человѣческое своими совѣтами, наставленіями и какъ щедрый благотворитель. Но при этомъ современному приходскому настырю не нужно забывать, что сила его—въ духовномъ единеніп съ приходомъ. Пастырь отецъ и руководитель своей наствы, но онъ и членъ ея, и жизнь прихода тогда только будетъ правильною и во всемъ благоуспѣшною, когда пастырь и прихожане будутъ въ своей жизни и дѣятельности соединены въ тѣсно силоченную дружину.

"Прих. Жизнь".

всеподданнъй пемъ отчетъ Воронеж-Останавливаясь на Царскимъ напоминаніемъ СЪ трезво отнестись скаго земства народно-просв'ятительными заботами, **увлеченіямъ** данинъ (МЗ) справедливо указываетъ на глубокую оцвику Государемъ, въ этомъ напоминаніи, двиствительнаго положенія нашего земско-просветительного дела, такъ какъ слова эти напоменаютъ что образование должно быть благомъ для народа, а не новымъ средствомъ для обремененія его матеріальнаго положенія. Въ этомъ вся сущиость вопроса и глубокое различіе между серіозною мыслью, стремящеюся къ этому благу, и между увлеченіемъ, отвлекающамъ умъ оть обязанностей позаботнться о томъ чтобы народное образованіе не оказалось больше вредомъ, чёмъ благомъ. А вредомъ

оно можеть быть очень легко. Для этого стоить только сделать то, что съ прекрасною целью увлекло некоторыя земства вводить п школы, и грамотность, п учителей огульно, не разбирая того, хороши или дурны будуть учителя, и того, не потребуеть ли это огульное народное образование отъ народа разорительныхъ него расходовъ. Просвъщение отъ дурнаго учителя исходить не можеть, оно можеть только исходить отъ учителя хорошаго. Лучше не быть вовсе обученнымъ, чёмъ обученнымъ дурно, ибо обученный дурно, какъ горбатый, накогда не исправится, а необученный вовсе можеть не сегодня, такъ завтра обучиться хорошо. Эти истины, взятыя изъ жизни, никфмъ оспорены быть не могутъ. А изъ нихъ выводъ одинъ: торониться съ народнымъ образованіемъ безъ вниманія къ вопросу, есть ли на то денежныя средства у народа и образовательныя средства у правительства, не только не следуеть во имя народнаго блага, но даже опасно. Можно, поэтому, вполнъ согласиться съ газетой, выражающею надежду, что эти Царскія слова должны найти отголосокь во всёхъ остальныхъ губерискихъ земствахъ и, принятыя съ благодарностью каждымъ русскамъ человъкомъ, дорожащимъ не всякимъ, а здоровымъ народнымъ образованіемъ, внесуть отрезвленіе въ этотъ государственный вопросъ. Въ этомъ смыслё всё любящіе Россію русскіе люди называють приведенныя Царскія слова отраднымь и важнымъ государственнымъ событіемъ. «Моск. Вѣд.».

- Въ Павлоградъ въ теченіе двухъ лътъ существують два симпатичныхъ по своимъ задачамъ учрежденія: попечительство о народной трезвости и воскресная школа. Этп учрежденія привлекли лучшія силы містной немногочисленной интеллигенціп и, вслідствіе этого, они съ каждымъ годомъ все болве и болве расшириють свою деятельность. Павлоградское попечительство о народной трезвости не ограничиваетъ свою деятельность лишь устройствомъ чайныхъ и читаленъ. Въ цъляхъ прекращенія уличнаго пьянства, оно разделило г. Павлогради на 4 участка, назначивъ въ каждый изъ нахъ по участковому попечителю. Участковые попечители, руководствуясь желаніемъ г. мпнистра финансовъ, высказаннымъ имъ при постщеніи гор. Уфы, чтобы участковые попечители п члены-соревнователи следили за правильностью продажи сипрттрактиры и казенныя напитковъ, регулярно посъщаютъ винныя лавки и, въ случаяхъ замъченныхъ ими отступленій отъ питейнаго устава, составляють о томъ протоколы. Результаты та-

кой деятельности участковыхъ попечителей выразплись въ уменьпенін уличнаго пьянства: въ г. Павлоград' около казенных винныхъ лавокъ нокто не позволяетъ себъ роспавать "монопольки" и около трактпровъ не разыгрывается сценъ пьянаго разгула. Кромъ этого, деятельность комитета попечительства о народной трезвости обращена на доставленіе народу разумныхъ развлеченій и поднятіе его правственности. Съ этою целью комитетомъ устроена народная чайная, помъщающаяся въ спеціально устроенномъ зданів. Не смотря на то, что за пом'вщение приходится уплачивать въгодъ арендной платы 850 руб., что чай, покупаемый для чайной, стоять 2 руб. за фунть, пара чаю продается лишь всего за 4 коп., чайная ведеть дёла безъ убытка. Въ чайной по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ устрапваются народныя чтенія съ туманными картинами. Въ промежутокъ между чтеніями, а также послѣ чтенія, обыкновенно поетъ гимназическій хоръ или же играетъ оркестръ городскаго 4 класснаго училища. Чтенія, какъ видно, понравились нарозу, и на нихъ приходять крестьяне изъ окрестныхъ хуторовъ. Комптетъ попечятельства о народной трезвости даеть даже субсидію воскресной школь въ размъръ 150 р. Какъ на особенность навлоградской воскресной школы, можно указать на то, что среде учащихся женщинъ много служановъ. Этотъ фактъ говоритъ много въ пользу павлоградскихъ хозяекъ, ръшающихся отпускать въ праздничные дни свою прислугу на ифсколько часовъ въ школу.

— Въ подольской епархів въ теченіе 1898—99 учебнаго года при многихъ церковныхъ школахъ устрапвались религіозно-правственныя чтенія для народа. Содержаніе церковно-школьвыхъ народныхъ чтеній было самое разпообразное. Кромѣ обычныхъ молитвъ, церковныхъ пѣснопѣній и службъ, евангельскихъ и апостольскихъ воскресныхъ и праздничныхъ чтеній, исторіи и высиснія значенія христіанскихъ праздниковъ, чаще всего читались житія избранныхъ святыхъ, пренмущественно мѣстно особенно чтимыхъ, разсказы взъ библейской, евангельской и церковной исторіи и Тропцкіе листки; нерѣдко избирались статьи изъ духовныхъ журналовъ, а иногда—изъ общедоступныхъ брошюръ естественно-всторическаго и сельско-хозяйственнаго содержанія. Чтенія начинались и заканчивались пѣніемъ молитвъ. За весьма немногими исключеніями, чтенія устрапвались преимущественно по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ и при томъ исключитель»

по въ продолжение учебнаго времени года, когда крестьянское население, более или мене свободно отъ своихъ хозяйственныхъ работъ.

— Въ Варшавъ 10-го текущаго января открыта первая церковно-приходская школа, на основаніи Высочайше утвержденныхъ, 13-го іюня 1884 г., правиль объ этихъ школахъ. Потребность въ учебномъ заведеніи этого типа, какъ напболье пригодномъ для обучении и воспитания въ православно-русскомъ духв детей низшаго класса православнаго населенія, ощущалась здісь уже давно. Влагодаря энергичному почину высокопреосвященнаго Іеронима, архіепископа холмскаго и варшавскаго, мысль получила На собраніи священно-служителей, состоявшемся осуществленіе. высокопреосвященный обратился 16-го ноября минувшаго года, къ духовенству съ призывомъ озаботиться открытіемъ въ гор. Варшавъ, хотя-бы одной, церковно-приходской школы. Настоятели приходскихъ церквей съ готовностью отозвались на призывъ архипастыря и согласились удёлять на содержание вновь открываемой школы изъ доходовъ своихъ церквей въ общей сложности 1.000 руб. ежегодно. На эти средства решено было открыть церковноприходскую школу въ одной изъ окраинныхъ местностей города, обладающей достаточнымь числомь православныхь детей, обучение и бъдностью пхъ, и отдаленностью отъ которыхъ затрудняется городскихъ училищъ. По наведеннымъ справкамъ, подходящею подъ эти условія оказалась юго-восточная окраина гор. Варшавы, именно улица Черняковская и ся продолжение-предмъстье Сельце, гдъ прожаваетъ значительное число православныхъ людей, побольшей части ремесленивковъ, огородниковъ, работниковъ, снипропитаніе, обыкновенно, скуднымъ Скивающихъ заработкомъ. Учебныя пособія в руководства для школы отпущены безвозмездносовътомъ. Высокопреосвященный епархіальнымъ училищнымъ Іеронимъ благословилъ школу живописнымъ образомъ Спасителя съ лампадою и принесъ ей въ даръ портретъ Государя Императора въ красивой золоченной рамъ. Желающихъ обучаться въ новооткрываемой школь оказалось болье 30 дьтей; изъ нихъ принято 28 человікь, 10 мальчиковь и 18 дівочекь, въ возрасті оть 7 до 13 лётъ, всё-православные. Школьное помёщение своимъ видомъ производить пріятное впечатлівніе своею уютностью. Стіны украшены картпнами изъ священной исторів Ветхаго и Новаго завѣта п портретомъ Государя Императора; кромв того, на видномъ мвств красуется портреть высокопреосвященнаго Іеронима, по просыб завъдывающаго школою подаренный самимъ архинастыремъ, для напоминанія учащимся, кому они обязаны открытіемъ этой первой въ Варшавъ церковно-приходской школы. «Варш. Дневн.»

- Варшавское Свято-Троицкое братство вступпло ныш въ двънадцатый годъ своего существованія, въ составв до 1.700 членовъ. Главная задача братства заключается въ ограждения православнаго населенія отъ вліннія римской церкви и въ заботахъ о спротахъ. Дънтельность его выражается въ пзданіп п распространеніп книгъ, иконъ и другихъ священныхъ предметовъ, а также въ оказанін правственной и матеріальной поддержки лицамъ, переходищимъ въ православіе. Братство содержить три дітскихъ пріюта при Лівснинской, Вировской и Теолинской обителяхъ, которые, по расноряженію высокопреосвищеннаго Іеронима, значительно увеличили въ минувшемъ году пріемъ дівтей. Изъ своихъ денежныхъ средствъ братство выдёлило 10.000 руб. на образованіе двухъ стипендій Августьйшаго Имени Ихъ Императорскихъ Величествъ: 3.500 руб. — на стипендію Имени Государя Императора въ духовномъ училище въ Варшаве для спроты-мальчика и 6.500 руб.—на стипендію Имени Государыни Императрицы Александры Өеодоровны въ Холмско-Маріинскомъ училищъ. Денежный средства братства равиялись 36.372 руб., въ томъ числъ 28.580 процептными бумагами. «Прав. Въсти.».
- Заблудившіяся пли брошенным на пропзволь судьбы дёти, подобранныя полицієй съ улицы впредь до пом'вщенія ихъ въ какое-нпбудь учрежденіе, отводятся обыкновенно въ полицейскіе пріемные покоп, гді имъ приходится иногда быть въ компаніи съ больными, пьяными и арестованными при полиціи. Въ настоящее время въ Москві на помощь въ данномъ случаї пришло Дамское Влаготворительное Общество для попеченія о пріемныхъ покояхъ при полицейскихъ домахъ города Москвы, состоящее подъ Августвішимъ покровительствомъ Ея Императорскаго Высочества Великой Княгини Елисаветы Өеодоровны. На-дняхъ комптетомъ Общества открывается особый пріютъ для дітей взятыхъ съ улицы. Пріютъ находится въ Сокольникахъ. Пріютъ разсчитанъ на 10 дітей, которыя будуть пом'вщаться сюда временно до опреділенія ихъ въ какое-нибудь заведеніе. «Моск. Від.».
- Въ числъ с.-петербургскихъ благотворительныхъ обществъ, посвитившихъ свою дъятельность псилючительно заботамъ о

страждущихъ неимущихъ, П одиимъ изъ напболве тичныхъ, по шпротв намвченныхъ задачъ и успвиности ихъ выполненія, является общество попеченія о б'єдныхъ в больныхъ д'єтяхъ. Состоя подъ Августъйшимъ покровительствомъ Ея Императорскаго Высочества Великой Княгини Елисаветы Маврикіевны. общество за последніе годы развилось въ широкую сеть благотворительныхъ отділовъ и учрежденій, благотворная діятельность которыхъ коснулась теперь не только встать центральныхъ частей столицы, по и ея окраинъ. Двительность "отделовъ", представляющихъ въ своей совокуппости центръ тяжести активной, живой работы всёхъ членовъ общества, дёлаетъ съ каждымъ годомъ все большіе успахи. Въ этихъ отдалахъ главная даятельность пдетъ по двумъ направленіямъ и заключается, во-первыхъ, въ зав'ядываній содержимыми обществами уб' жищами при посредств в особыхь коммиссій; во вторыхъ, -- въ оказаній помощи б'єдиымъ и больпымъ дътямъ, на основанія предварительнаго обследованія, произведеннаго черезъ посредство участковыхъ попечительницъ и попечителей, и въ защить истязуемихъ дътей въ случаяхъ жестокаго съ нами обращенія. Среди старвитихъ отделовъ общества, проявляющихъ особенную энергію п неутомимую ділтельность, видное мізэто занимаеть "московско-нарвскій отділь". Открытый при обществъ попеченія о бъдныхъ и больныхъ дътихъ въ 1883 году, онъ началь свое существование при крайне незначительномъ числъ членовъ и при ничтожныхъ средствахъ, не превышавшихъ 350 рублей. Председательницею отдела, въ годъ его возникновенія, была избрана Анна Соломоновиа Валицкая, которая до сихъ поръ, т.-е. въ теченіе семнадцати літь, непрерывно продолжаеть свою высокогуманную деятельность на пользу страждущихъ малютокъ. Въ основу деятельности московско-нарвскаго отдела легла съ самаго начала христіанская идея любви и активнаго сочувствія къ бедней шимъ, обездоленнымъ детямъ столичнаго населения; она осуществилась въ самыхъ разнообразныхъ формахъ помощи малолетнимъ. Начавшись, въ силу необходимости, въ самыхъ скромныхъ предвлахъ двятельность отдвла, благодаря энергів в отзывчивости его членовъ, достигла теперь весьма почтенныхъ размъровъ. настоящее время, въ въдъніи московско-нарвскаго отдъла находится слёдующія семь благотворительныхъ учрежденій: троенслей. Ясли эти, какъ показалъ многолътній опыть, вполнё отвёчають нуждамъ столичнаго рабочаго класса. Призревая малолетиихъ

дътей, ясли въ значительной степени облегчають работницамъ возможность спискивать себъ пропитание и, витсть съ тъмъ, доставляють ихъ детямъ всё тё попеченія, въ которыхъ оно такъ нуждаются въ раннемъ возрасть. Дето прономаются въ "Ясло" на дневное пребываніе в получають одежду, питательную, здоровую пищу (грудныхъ дътей кормятъ стерилизованнымъ молокомъ) п пользуются разумнымъ п заботливымъ уходомъ. Кромъ этихъ дневныхъ убъжищъ, отделомъ основаны: школа садоводства, убъжище иля девочекь, временное убежище и детская сельская колонія. Школа садоводства устроена въ Императорскомъ ботаническомъ саду для 15 непмущихъ мальчиковъ. Въ школф преподается садоводство, огородничество и плодоводство; по окончаніи трехгодичнаго курса, воспятанники поступають въ помощники садовниковъ съ определеннымъ жалованьемъ. Убежище, для 45 девочекъ, подготовляеть къ обязанностямъ обученной прислуги. Воспитывающіяся въ убъжнив дввочки изучають довольно основательно домоводство, уходъ за дътьми, кройку, шитье и т. п. Убъжище помъщается въ собственномъ домъ, на Васильевскомъ островъ, на 22-й линіп. Временное убъжище отдъла помъщается на Разъвзжей улиць; оно предназначено для призранія 12 малолетнихъ датей, оставшихси безъ пристанища. Дътская сельская колонія устроена въ усадьбъ "Затишье", близъ станціп Плюсса, по варшавской желізной дорогъ; усадьба пожертвована московско-нарвскому отдълу лицомъ, пожелавшимъ остаться неизвъстнымъ. Въ образцово поставленной колоніи воспитывается 30 дётей обоего пола; пхъ обучають: огородничеству, ичеловодству, полеводству, скотоводству и разнымъ ручнымъ работамъ. Дъвочки прядуть, ткуть, кроють и шьють простое платье, вяжуть; онъ же стряпають, пекуть хльбъ и заготовляють разные консервы. Мальчики обучаются ремесламъ: щепному, корзипочному, столярному, сапожному, витью веревокъ, плетенію соломенных матовъ и др. Во всёхъ перечисленныхъ семи благотворительныхъ учрежденіяхъ призрівается отдівломъ 232 дівтей до-школьнаго и школьнаго возраста. Крем'в того, отдель пом'вщаеть детей въ частныя в крестьянскія семьи, въ ремесленныя мастерскія п въ разныя благотворительныя учрежденія. Помимо содержанія благотворптельныхъ учрежденій разныхъ тяповъ, отдвлъ оказываетъ временную помощь обувью, платьемъ, пищевымъ довольствіемъ, выправкою метрическихъ свидетельствъ, внесеніемъ платы за обученіе; такого рода помощь отділь оказываеть 550 діктямъ. Призначая какъ въ дѣлѣ обученія, такъ и воспитанія дѣтей серьезное знаніе за ручнымъ трудомъ, отдѣлъ открылъ въ минувшемъ году первую выставку дѣтскаго труда съ цѣлью дать матеріалъ для оцѣнки и опредѣленія рабочей способности дѣтей и вмѣстѣ съ тѣмъ служить къ развитію дѣтскаго труда вообще, и наилучшей постановкѣ его въ благотворительныхъ учрежденіяхъ въ частности. Такая плодотворная и многосторонняя дѣятельность отдъла, при все усиливающейся трудности добыванія матеріальныхъ средствъ, свидѣтельствуетъ о неутомимомъ, энергичномъ трудѣ предсѣдательницы и всѣхъ членовъ отдѣла, о самоотверженныхъ настойчивыхъ усиліяхъ ихъ, направленныхъ въ теченіе столькихъ лѣтъ къ осуществленію благой задачи общества—призрѣнія бѣдныхъ и больныхъ дѣтей, защиты ихъ отъ жестокаго обращенія и дурныхъ нравственныхъ условій.

Двятельность эта не можеть остаться безь живаго слёда, безь добраго участія къ благимь учрежденіямь отдёля, которыя призрывають столькихь несчастныхь дётей изъ населенія, подавленнаго городскою вищетою Помощь дётямь объединяеть всёхь во имя христіанскаго милосердія. «Правит. Вёст.».

- "Копъйка рубль бережетъ", -- говоритъ умная пословица. Но опыть показываеть, что легче сберечь рубль, чимь копийку. Депежная мелочь даже и небогатыми людьми часто тратится безъ нужды и безъ разсчета; ею не очень дорожатъ, забывая приведенную умную пословицу о копъйкъ, а потому сберегать копъечную мелочь гораздо трудне. Нести копейки въ сберегательную кассу не у многихъ хватитъ охоты, если бы даже и вмълся для этого досугь. Людямъ же занятымъ прямо невыгодно терять свое время для того, чтобы внести въ сберегательную кассу несколько коићекъ. Но, оставаясь на рукахъ, денежная мелочь незамвтно расходится большею частью безъ всякаго осязаемаго следа для дома или хозяйства. Между темъ, сберегаясь, та же мелочь можетъ составить рубли и служить ощутительной подмогой въ серьезныхъ нуждахъ. Озабочиваясь доставить всёмъ удобнёйшій способъ къ сбереженію самыхъ медкихъ суммъ, остающихся отъ расходовъ на текущія надобности, правптельство установило съ этою цёлью особыя сберегательныя марки, покупкой которыхъ денежная мелочь какъ бы связывается и ограждается отъ ненужной затраты. Постепенно покупая сберегательныя марки на остающуюся мелочь, можно незамътно накопить марками цълый рубль, и тогда внести ихъ въ

сберегательную кассу, какъ вносятся наличныя деньги. Для удобства пользованія сберегательными марками СЪ указанноюприняты мфры къ тому, чтобы эти марки продавались не только въ сберегательныхъ кассахъ, но и по возможности повсемъстно, въ городахъ и въ деревнихъ. Затъмъ, чтобы облегчить взносъ въ сберегательную кассу купленныхъ на рубль (пли и на нъсколько рублей) сберегательныхъ марокъ, многія мъста и лица, производящія продажу этихъ марокъ, уполномочиваются принимать ихъ для передачи въ сберегательную кассу, а изъ кассы получать книжки для передачи вкладчикамъ, отъ марки были приняты. Такимъ образомъ во многихъ случаяхъ будеть возможно на м'есте и постепенно куппть марокъ на рубль и сдать эти марки въ сберегательную кассу, съ полученіемъ взамінь ихъ обыквовенной сберегательной инижий, - безъ явки для этого въ сберегательную кассу. Сберегательныя марки новлены двухъ разридовъ-въ 5 и 10 копфекъ. При покупкф марокъ въ первый разъ выдается безплатно особая карточка, разграфленная ва клѣтки, наклепваются куда, мыя марки. Для каждаго разряда марокъ карточки даются отдельныя -- съ такимъ числомъ клетокъ, чтобы на карточке всегда наклепвалось марокъ ровно на одинъ рубль, т.-е. для 5 копъечныхъ марокъ карточки разграфлены на 20 клетокъ, а для 10 копфечныхъ-на 10 клётокъ. Главныя правила о томъ, какъ пользоваться сберегательными марками, понятны изъ сказаннаго. Более подробныя правила напечатаны на обороте упомянутыхъ выше карточекъ, выдаваемыхъ при покупкъ марокъ. Наконецъ, въ каждой сберегательной кассъ можно получить всъ необходимыя свъдънія по этому предмету. Сберегательныя марки продаются по нарицательной цень, т.-е. безъ всякой надбавки противъ означенной на маркахъ цены въ 5 и 10 к., — во всехъ сберегательныхъ кассахъ (при учрежденіяхъ Государственнаго Банка, казначействахъ, таможняхъ, въ почтово-телеграфпыхъ п фабрично-заводскихъ сберегательныхъ кассахъ) и сверхъ того во всёхъ почтовыхъ и телеграфныхъ учрежденіяхъ, при которыхъ сберегательныхъ кассахъ не открыто, и во многихъ другихъ казенныхъ и общественныхъ мфстахъ, а также у разныхъ лицъ, называемыхъ "посредниками" по продажь сберегательныхь марокъ. Объ этихъ. мъстахъ п лицахъ, продающихъ сберегательныя марки обязательно по нарицательной цвив, можно справиться въ сберегательной кассѣ ближайшаго города, а равно и о томъ, кто изъ этихъ "посредниковъ" уполномоченъ принимать заполненныя марками карточки для представленія въ сберегательную кассу и полученія
оттуда сберегательныхъ книжекъ. Во всемъ остальномъ взносы въ
сберегательныя кассы, производимые вмѣсто денегъ сберегательными марками, наклеенными на карточки, и пользованіе такими
вкладами ничѣмъ не разнятся противъ обыкновенныхъ вкладовъ,
вносимыхъ въ сберегательныя кассы наличными деньгами; взносы, производимые марками, записываются въ сберегательную
книжку; на такія вклады начисляются проценты въ томъ же самомъ размѣрѣ (36/10 0/0), какъ и по обыкновеннымъ вкладамъ;
востребовать деньга по такимъ вкладамъ предоставляется во всякое время и т. д.

Какъ видно изъ сказаннаго, сберегательная марка можетъ служить върнымъ средствомъ противъ неразсчетливой траты мелкихъ денегъ и для накопленія изъ копъечныхъ сбереженій рублей, которые могутъ очень пригодиться въ болье важныхъ случаяхъ жизни. «Кормчій».

- Безродные и неспособные къ труду старики и старуки, сироты деревни, въ большинствъ, пускаются на хлъбъ міра и, не довольствуясь хлібомь своей деревни, они идуть изь села въ село и забредають въ городъ, гдв, большею частію, остаются на всю жизнь, и потому въ деревив нищихъ мало. Городъ ихъ кормитъ, онъ портитъ и безродныхъ сиротъ, но все-таки тяжелое наказаніе несеть сельское общество по своему невъжеству за неправильное призръще, за пускание на хлъбъ міра неспособныхъ къ труду, за сироть и за отпускаемыхъ въ отхожіе промыслы. Заболёль старикъ, или ушедшій на заработокъ, или сирота, поселившійся гдъ нибудь въ притонъ города, его отправляють въ больницу и общество платить за его леченіе вной разь значительныя суммы, такъ какъ вкуспвшій городской жизни рідко возвращается въ деревню; возвращенный же въ нее по этапу, за прошеніе милостыни или за безписьменность, за счеть общества, бъжить опить въ городъ безъ наспорта и, укрываясь по невозможнымъ притонамъ большого города отъ полиціи, снова попадаетъ въ больницу и опять наказываеть свое общество. Вследствіе этого на вопросъ о призраніи неимущихъ деревни и на отхожіе промыслы, разоряющія сельскія общества, должно быть обращено серьезпое вниманіе. Журналь «Дівятель» говорить, что организація трудовой

помощи въ деревић, которой заняты въ последнее время, при правпльной постановкв, можеть значительно сократить, приносяціе вредъ, отхожіе промыслы, а правильно устроенная номощь неспособнымъ къ труду въ деревий уничтожить наплывъ нищихъ изъ деревень. Правительство могло бы отпустить потребное количество лиса и средствъ (не болие 300 р.) на нозведение дома около церковной ограды, и затымъ дальнфишее содержание дома и призреваемыхъ въ немъ безродныхъ стариковъ, старухъ и сиротъ должно лежать на обязанности церковныхъ попечительствъ, которыя могуть назначать, особенно осенью, праздничные дни для сбора пожертвованій продуктами на прокормленіе спротъ и нетруду. Сборъ этоть будеть значительно меньше способныхъ къ того, что раздается населеніемъ въ годъ разнымъ нищимъ. При чемъ приходу должно быть объявлено, что желающіе жертвовать на спасеніе души, кром'в опреділенных дней, могуть свои пожертвованія посылать въ домъ попечительства и не подавать милостыни просящимъ ея, а посылать въ домъ почечительства, гдъ нмъ будетъ дано все, если же они чужестранные, то пріютъ и пропитаніе на день, при чемъ за содержаніе приходящихъ должно илатить то попечительство, откуда приходящіе. Этотъ же домъ приходскаго попечительства съ дворомъ, садомъ по огородомъ время летнихъ работъ можетъ быть пріютомъ для детей, оставляемыхъ льтомъ въ деревив безъ призора. Затьмъ, чтобы избавить сельскія общества отъ платы за леченіе своихъ односельчанъ въ больницахъ, сельскимъ обществамъ должио быть предоставлено право псключать изъ общества тёхъ, которые, отправившись на промысель, не возвращаются въ свою деревню по истеченів года, причемъ земля ихъ пойдетъ въ равном фрный раздёль. Эта мёра уменьшить количество отхожихь промысловь и увеличить количество земли работающихь надъ ней. Причемъ за неявившагося въ деревию чрезъ годъ сельское общество не несеть отвътственности, т.е. не платить за лечение въ больницахъ, п они не могутъ быть препровождаемы въ деревни этапнымъ порядкомъ за счеть общества, какъ это делается теперь. «Кормч.»

— Пересмотръ законоположеній о крестьянахъ, вслѣдствіе назначенія И. Л. Горемыкина членомъ Государственнаго Совѣта, пріостановленъ, и вопросъ о возобновленіи пересмотра остается пока открытымъ, между тѣмъ въ области крестьянскаго управленія назрѣло не мало такихъ вопросовъ, рѣшеніе которыхъ не можетъ

быть откладываемо на долгое время. Накоторые изъ такихъ вонросовъ Министерство Внутреннихъ Дель предполагаеть решить теперь же, не ожидая составленія новаго закона о крестьянскомъ управленіи. Къ числу такихъ вопросовъ относится поднятіе престижа лицъ крестьянского самоуправленія, такъ напр. предполагается усплить дисциплинарную власть волостных старшинь, освободить ихъ отъ нъкоторыхъ дисциплинарныхъ взысканій, налагаемыхь на нихъ начальствомъ и роняющихъ ихъ въ глазахъ подчиненныхъ крестьянъ, замёнивъ эти взысканія другими. Предполагается, между прочимъ, ввести для волостныхъ старшинъ и сельскихъ старостъ мундиръ или вообще форменную одежду. Эта иривиллегія, на первый взглядъ не важная, им'ветъ большое значеніе въ глазахъ простаго народа, обращающаго внимание на внёшность п выказывающаго представительности большее внимание и повпновеніе. Предполагается, въ видв исключенія изъ общаго правила, разрѣшить волостнымъ старшинамъ и сельскимъ старостамъ страховать въ земскомъ обязательномъ страхованіи хлібь и постройки въ полной ихъ стоимости, чтобы обезопасить отъ местя недовольныхъ крестьянъ, обыкновенно выражающейся поджогами, и, наконецъ, принять мфры къ облегченію крестьянъ отъ последствій конокрадства, въ виде ли страхованія, или какимъ инымъ путемъ. Для разръщения этого вопроса будетъ образована спеціальная коммиссія. «Моск. Вѣл.».

- Стремленіе къ переселенію въ Западную Сибирь, Степной край и въ губерніи Еписейскую и Иркутскую на казенныя земля принимаетъ въ Малороссійскихъ губерніяхъ, главнымъ образомъ въ Черниговской, все большіе и большіе размівры; удовлетворить желаніе всёхъ ходатайствующихъ о переселенія нётъ возможности, такъ какъ тогда изъ некоторыхъ обществъ выбыло бы более половины членовъ. Принимаемыя же на мёсте мёры къ прекращенію самовольнаго переселенія, какъ доносить Черниговскій губернаторъ Министерству Внутреннихъ Делъ, не достигають своей цёли при существующихъ условіяхъ переселенія на земли Кабинета п въ Алтайскій горный округь, такъ какъ желающіе переселиться выбывають изъ деревни по паспортамъ, получають въ Алтайскомъ округь отъ мъстнаго начальства удостовърение въ отводъ имъ земельныхъ участковъ и, такимъ образомъ, вопросъ сводится къ простой высылки увольнительных документовь въ порядки перечасленія. Губернаторы указывають, что при существованін такихъ

условій весьма важное въ настоящее время въ смыслѣ заселенія края Южно-Усурійское переселеніе можеть прекратиться, а потому они ходатайствують о пересмотрѣ дѣйствующихь правиль по переселенію. Черниговскій же губернаторь, со своей стороны, предлагаеть краткій проекть новыхь правиль. На основаніи этихь правиль, возбужденіе ходатайствь о переселеніи должно быть предоставлено усмотрѣнію земскаго начальника. Ходатайства земскій начальникь можеть возбуждать или по собственному усмотрѣнію, пли по постановленію общества. Въ послѣднемь случаѣ, если уѣздный съѣздь откажеть, общество можеть обжаловать въ губернское присутствіе п. наконець, въ Министерство Внутреннихъ Дѣлъ.

«Моск. Вѣд.».

- Обществомъ охраненія здоровья женщины устраивается первая женская гигіеническая выставка подъ Августійшимъ покровительствомъ Ея Императорского Высочества Принцессы Евгенія Максимиліановны Ольденбургской. Цёль выставки дать возможность публикъ ознакомиться съ современнымъ состояніемъ науки: и техники въ области гигіены женщины, вследствіе чего на выставку будуть допущены только предметы, преследующие гигиеническія целп. Выставка откроется въ С.-Петербурге, въ помещеніи общества поощренія художествъ (Большая Морская, 38), въ концъ текущаго января, и будетъ продолжаться до двухъ недёль. На выставив предполагаются отдёлы частной гигіены женщины и общественной гигіены женщины. Въ первый войдуть: анатомія н физіологія женскаго организма (модели, картины, таблицы и книги); гигіена женщины (модели, картины, таблицы и книги); модные журналы; уходъ за кожею, пища, телесныя упражненія; ткани; готовая одежда для женщинь и дёвочекъ. Второй отдёль будеть распадаться на подъ-отдёлы: гигіеническая обстановка женскихъ учебныхъ заведеній; гигіена работницъ; общежитія работницъ; способы предупрежденія несчастныхъ случаевъ; благотворительныя учрежденія для женщинь. «Прав. Вфст.».
- Голодь въ Индіи, приняль ужасающіе разміры, какъ сообщають изъ Калькутты и Бомбея въ заграничныя газеты. Во всі времена недороды въ Индіи причиняли метрополія не мало саботь и треволненій; но нынішній неурожай наступиль слишкомъ скоро послів голодовки, свирінствовавшей въ 1898 году п охватившей широкій районь земель съ многомилліоннымь населеніемъ. Нынішній неурожай засталь страну спльно об'єднівшею послів.

предыдущихъ б'вдствій, а народъ изнуреннымъ болізнями и лишеніями, и въ довершеніе всего голодъ совпаль съ чумою, совершающею опустошенія хотя не въ прежнихъ размърахъ, но всетаки съ достаточною силою для возбужденія серьезныхъ койствъ. Этому злосчастному положенію Индіп придаеть особенно трагическій оттівнокъ то обстоятельство, что во всякое другое время пидійское правительство могло бы разсчитывать на благотворительность англійской націн, съ неизмённымъ откликавшейся всегда на призывы б'Едствующей страны. Достаточно вспомнить, что одна только подписка, открытая лондонскимъ лордомъ-меромъ, дала болъе 20 милл. франковъ, тогда какъ въ настоящую минуту вся Апглія поглощена южно-африканскою войною, и вск ея средства идуть на возмъщение огромнъйшихъ военныхъ затратъ, какихъ не приходвлось ей производить ни въ одну изъ прежнихъ колоніальныхъ войнъ. Въ такое времи безцёльно обращаться къ благотворительности англійскаго народа. Это вполив сознаеть наместникъ Индіп, лордь Керзонъ, представившій законодательному совъту, черезъ посредство своего личнаго секретаря Иббетсона, обстоятельный отчеть о переживаемомъ Индіею бъдствіи. Изъ отчета, отличающагося строгою правдивостью, видно, что за псключеніемъ Бенгалін, Верхней Бирмы, Уда и нікоторыхъ свверо-западныхъ провинцій, весь остальной край охваченъ голодомъ, что осенняя жатва въ Пенжабъ оказалась наже средней, что весенній сборъ хозяйственныхъ произрастаній ограничился въ этотъ разъ пространствомъ втрое меньшимъ прежняго, что даже рисъ не объщаетъ урожая, и что "никогда еще, ни въ какія времена, Индія не подвергалась подобному б'ядствію". Въ отчет'в лорда Керзона районъ голодовки опредъляется въ 300.000 кв. миль, съ 40-милліонымъ населеніемъ; кромѣ того, всеми бедствіями недонынъшнее состояние посъвовъ TD03HTE еще въ районъ 145.000 кв. миль, съ 20-милліоннымъ населеніемъ. Въ довершеніе всего, обнаружился неурожай и на кормовыя травы. Въ янправительство варЪ 1897 года оказывало вспомоществованіе и предм'встникъ нынфшняго вице-короля, человъкъ. лордъ Эльгинъ, считалъ это безпримфриымъ бъдствіемъ. Въ настоящее же время пидійскому правительству приходится поддерживать существование 3.250.000 чел., при скудныхъ средствахъ государственной казны и безъ всякой надежды на помощь частной благотворительности. «Правит. ВЕсти.».

- Навърное многимъ приходилось наблюдать, что стоитъ только простудиться одному члену семьи, какъ вскорф вследъ за нимъ заболвнають и другіе. Въ такомь случав обыкновенно ссылаются на дурную погоду, во времи которой наиболее легко простудиться, но и здісь главную роль играють разныя болізнетворные микробы, вызывающіе вногда цізую эпидемію. Простуда туть пграеть только роль предрасполагающаго момента. Въ публикъ утвердился взглядь на простуду, какъ на самостоятельную инфекціонную болівнь, именно, благодаря такой распространяемости заболівннія. объ одной молодой девушке, занимав-Такъ «Natur» сообщаетъ шейся стиркой бълья и заболъвавшей только тогда, когда у когонибудь въ семь в появлялся насморкъ. Тутъ стирка бълья и связанная съ нею возможность простудиться лишь подготовляли организмъ къ зараженію темъ или другимъ микробомъ. Венскій докторъ Руэманъ, спеціально занимавшійся вопросомъ о вліянія прозабол'вваніе, сообщаеть питересныя наблюденія. Онъ высказывается въ пользу того мивнін, что микробы перають выроль, а простуда-второстепенную. Доказательствомъ служить инфлюзица, вифекціонное происхожденіе которой твердо наукой. Въ густо населенномъ городъ, говоритъ Dr Руэманъ, живущіе при хорошихъ условіяхъ, и въ хорошую погоду легче заболъвають, чъмъ живущіе на горахъ или на берегу моря при не совствъ благопріятныхъ условінхъ и въ дурную погоду. Очевидно, чемъ чище воздухъ, темъ меньше микробовъ, темъ меньше рпскують простудиться и заболёть. Заболёвають отъ простуды, не выходя даже изъ комнаты, въ которую не проникаетъ солиечный светь и которан дурно или недостаточно проветривается. Солнечный свъть и чистый воздухъ новышають здоровье и въ то же время губительно дъйствуютъ на бактерів. Однако, весной простудныя бользии наблюдаются чаще, чемъ въ другое время года. Это объясняется темъ, что зимой нашъ организмъ утрачиваеть до ижкоторой степени стойкость противь заболжванія, вследствіе того, что мало солнечнаго света и трудне обновлять воздухъ въ помѣщеніяхъ. «Моск. Вви.»
- Причины и последствія чумных испареній составили пред меть доклада, сделаннаго изв'єстнымъ англійскимъ бактеріологомъ Вилдунномъ Лэтэмомъ въ декабрьскомъ зас'єданій лондонскаго метеорологическаго общества. Изв'єстно, что распространеніе какой бы то ни было эпидемической бол'єзни находится въ связи съ

метеорологическими условіями, господствующими въ данное время въ какой лебо мъстности; но, по наблюденіямъ Лэтэма, зависимость эта наиболье замьтна по отношенію къ чумь. Бубонная чума, напримфръ, развивается особымъ микроорганизмомъ, размфры котораго до того малы, что 250 милл. такихъ микробовъ легко помъщаются на пространствв, равномъ одному квадратному дюйму; подобные микроскопические размфры, естественно, ставить чумныхъ бацилль въ поливитую зависимость отъ испареній; при такихъ условіяхъ не трудно понять, почему распространеніе чумной эпидемій въ столь значительной степени поддерживается испареніями, выделяющимися изъ загрязненныхъ сырыхъ почвъ. Докладчикъ, въ подтверждение высказанной имъ мысли, привелъ нъсколько примфровъ изъ исторія эпидемій въ Европф и выдвинуль, какъ наиболье яркій примъръ, чумную эпидемію въ Лондоив въ сентябр в 1665 года, когда въ одну недвлю погибло отъ заразы 7165 человъкъ. По мнънію Лэтэма, чуму по всей справедливости, слъдовало бы назвать "эпидеміею бъдныхъ", такъ какъ она преимущественно поражаеть людей несостоятельныхъ, не могущихъ пользоваться питательною пищею и гигіенпчнымъ помѣщеніемъ. Развитіе чумной эпидемін подъ влінніемъ тіхъ или другихъ метеорологическихъ факторовъ совершается по твмъ же законамъ, какимъ подчиняется въ своемъ развитіи малярійный ядъ. Важную роль, которую играеть почва, какъ очагъ заразы, въ достаточной степени выяснили сопоставленія процентовъ, заболіваемости и смертности населенія подвальныхъ этажей по сравненію съ верхними, Чумныя испаренія вполнѣ соотвѣтствуютъ надземными этажами. по своему происхожденію обыкновеннымъ испареніямъ влаги язъ почвы; разница лишь въ томъ, что, испаряясь во время чумной эпидеміи, водяные пары, выдёляясь изъ почвы, увлекають съ собою въ воздухъ заразныя начала. Въ Колабаской физической обсерваторін (въ Бомбеф) давно уже установлены правильныя наблюденія надъ почвенными температурами; этими цінными наблюденіями воспользовался теперь Балдуинъ Лэтэмъ, для изследованія вопроса относительно предполагаемой связи между колебаніями почвенныхъ температуръ и процентовъ смертности отъ чумныхъ заболвнаній въ Бомбев; наблюденія неопровержимо доказали, что въ тъхъ случаяхъ, когда температура нажнихъ слоевъ атмосферы превышаеть почвенную температуру, вредная для жизви человъка дъятельность чумныхъ микробовъ затихаеть и даже вовсе прекращается на все время, пока не произойдеть значительное охлаждепіе воздуха; явленіе это, фактически подтвердившееся во всёхъ
случаяхъ наблюденій, объясняется очень просто: когда температура
нижнихъ слоевъ воздуха начинаеть подниматься выше почвенной
температуры, то наступаетъ моментъ такъ называемой точки росы, т.-е. такая точка температуры, при которой водяные пары начинаютъ переходить въ капельножидкое состояніе в сгущаются,
всяёдствіе чего испаренія изъ почвы прекращаются. Точность
этихъ научныхъ данныхъ во всёхъ случаяхъ блестяще подтвердилась во время послёдней чумной эпидеміи въ Бомбей. Вспышки
энидеміи усиливались лишь тогда, когда температура атмосфернаго
воздуха внезапно понижалась, что легко объяснить одновременнымъ
повышеніемъ "точки росы", при которомъ чумныя бацаллы снова
подпимались вверхъ и заражали воздухъ. «Правит. Вёстн.»

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ:

#### новая книга:

и. н. дроздовъ

## ОЧЕРКИ ПО ВСЕОБЩЕЙ ЦЕРКОВНОЙ ИСТОРІИ.

ВЫПУСКЪ 1-й (1+104) ЦВНА 1 РУБЛЬ.

Цъль изданія представить въ краткомъ и сжатомъ видь песомивниые результаты современной церковно исторической науки, какъ русской, такъ и иностранной. Оно будеть представлять изъ себя христоматію, заключающую въ себь отрывки изъ трудовъ общепризнанныхъ акторитетовъ церковно-исторической науки. Въ составъ настоящаго выпуска вошли между прочимъ статьи: 1) Введеніе (составлено по Handbuch d. Kirchg. Hergenröther'a); 2) Источники церковной исторіи; 3) Важивышію труды по церковной исторіи (по Schaff, Gesch. d. alt. Kirche); 4) Язычество и іудейство предъ принествіємъ Снасителя (по Herzog, Abriss. der gesammten Kirchg.); 5) Основаніе и распространеніе церкви (по Hergenröther'y; 6) Гоненія (по Chastel, Histoire du christianisme).

Продается у Тузова, въ С.-Петербургъ (пассажь, № 45), и у составителя (Иркугскъ, Духовная Семпларія, преподавателю священнику Іоанну Дроздову). Выписающіе отъ составителя за пересылку не платять.

Того-же автора: СВ. ЛЕВЪ ВЕЛИКІЙ, его жизнь и творенія ц. 2 руб. Продается у Тузова и у автора. Выписывающіе отъ автора за пересылку не платить.

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ:

# НАСТОЛЬНАЯ КНИГА

для

### СВЯЩЕННО-ЦЕРКОВНО-СЛУЖИТЕЛЕЙ.

(Сборникъ свѣдѣній, насающихся преимущественно практической дѣятельности отечественнаго духовенства).



составиль С. Булгаковъ.

#### изданіє второє, исправленное и дополненное.

Извлеченія изъ нѣкоторыхъ отзывовъ печати о первомъ изданіи «Настольной книги для священно-церковно-служителей».

"Книга, по богатству и разнообразію заключающихся въ ней полезныхъ, а въ иныхъ случаяхъ даже необходимыхъ для приходскаго духовенства свъденій, можеть заменить целий отдель въ библіотек священно-церковно-служителей". (Церк. Ведомости, 1892 г., 22 №).—"Г. Булгаковъ именно отвечаетъ на практическія потребности и старается удовлетворить запросамъ пастырской практики, а въ этомъ отношеній его изданіе безусловно полезно и действительно должно служить "настольною книгой". Въ ней найдется все важнёйшее, главнёйшее и сущсственное". (Церк. Вестникъ, 1892 г., 25 №).

Въ общей сложности отпечатанные вторымъ изданіемъ церковно-календарный, церковно-правтическій и историко-статистическій отдёлы «Настольной книги для священно-церковно-служителей» заключаютъ въ себе боле 1500 печатныхъ страниць. Имёя въ виду, что формать страниць втораго изданія книги больше, чемъ это было въ ея первомъ изданіи, и принимая во вниманіе, что всего въ названныхъ отдёлахъ перваго изданія книги было только 1166 страницъ,—следуетъ признать, что сведеній, вошедшихъ во второе изданіе этихъ отдёловъ, дополнено, сравнительно съ первымъ изданіемъ, по приблизительному разсчету, боле, чёмъ на 800 печатныхъ страницъ.

### Цвна книги ПЯТЬ рублей.

Пересылка (по разстоянію)—за пять фунтовъ.

Ст требованіями обращаться: Харьковт, Духовная Семинарія, преподавателю Сергью Васильевичу Булгакову.

1900 г.

открыта подписка

годъ ХІ.

на журналъ

# Вопросы Философіи и Психологіи

Изданіе МОСКОВСКАГО ПСИХОЛОГИЧЕСКАГО ОБЩЕСТВА,

при оодъйствіи О.-Петербургскаго Философскаго Общества.

Журналь издается на прежних основаних подъ редакціей В. П. Преображенснаго, при непосредственном содбиствіи Л. М. Лопатина и нн. С. Н. Трубецкого и при ближайщем участін: В. А. Гольцева, В. Н. Ивановскаго, Н. А. Иванцова, С. С. Корсанова, Вл. С. Соловьева, А. А. Тонарскаго, Н. А. Умова. Въ І-й книгф журнала за 1900 г. будеть пом'єщень рядь статей, посяященных характеристик в покойнаго предсёдителя Психологическаго Общества Н. Я. Грота, какъ мыслителя, общественнаго д'ятеля и профессора.

Программа журнала: 1) Самостоятельныя статьи и замётки по философіи и исихологіи. Въ понятія философіи и психологіи включаются: логика и теорія знація, этика и философія права, эстетика, исторія философіи и метафизика, философія наукъ, опитная и физіологическая психологія, психопатологія. 2) Ібритическія статьи и разборы ученій и сочиненій западно-европейскихъ и русскихъ философовъ и психологовъ. 3) Общіе обзоры литературъ поименованныхъ наукъ и отдёловъ философіи и библіографіи. 4) Философская и психологическая критика произведеній искусства и научныхъ сочиненій по различнымъ отдёламъ знавія. 5) Переводы клиссическихъ сочиненій по философіи древияго и новаго времени.

Журналь выходить пять разъ въ годъ (приблизительно въ концѣ февраля, апрыля, іюня, октября и декабря) книгами не менье 15 печатныхъ листовъ.

Условія подписни: на годъ (съ 1-го января 1900 г. по 1-е января 1901 г.) безъ доставки-6 р., съ доставкой въ Москви-6 р. 50 к., съ пересылкой въ другіе города—7 р., за границу—8 р. Учащіеся въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, сельскіе учителя и сельскіе священники пользуются скидкой въ 2 руб. Подписка на аьготимхъ условіяхъ и льготная выписка старыхъ годовъ журнада ирипимаются только въ конторъ редакція. Подниска, кромъ книжныхъ магазиновъ "Русской Мысли", "Новаго Времени" (С.-Петербургъ, Москва, Одесса и Харьковъ), Карбасникова (С.-Пб., Москва, Варшава), Вольфа (С.-Пб. и Москва), Оглоблина (Кіевъ), Башмакова (Казань) и другихъ, принимается въ конторъ журнала: Москва, М. Никитская, Георгіевскій пер. д. Соловьевой. Полные годовые экземпляры журнала за второй (№№ 5—9) годъ продаются по 6 р. (въ виду крайне ограниченнаго количества оставшихся экземиляровъ), за третій (№№ 10-14), четвертый (№№ 16-20), пятый (№№ 21-25), шестой (№№ 26-30)—по 2 р. за каждый годъ, седьмой (Ж.У. 31—35), восьмой (Ж.У. 36—40) и девятый (№№ 41—45) годы по 3 р. за экземплярь съ пересылкой; экземпляры за 1899 г. продаются за 6 р. съ пер. Подписчики на новый 1900 г. получають журналь, при выписки всихъ прежнихъ годовъ изданія сразу, по 3 рубля за экземпляръ второго года (№№ 5-9) и по 2 руб. за каждый изъ остальныхъ, до 1898 г. включительно, годовыхъ экземпляровъ. № 15-й журнала, на входящій ни въ одинъ изъ годовихъ комилектовъ, весь распроданъ. При выпискъ всъхъозначенныхъ кингъ наложеннымъ платежомъ взимается съ каждаго руб. по 2 к.

Редакторъ В. П. Преображенскій.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА

## "БОГОСЛОВСКІЙ ВЪСТНИКЪ"

1900 года съ приложениемъ

#### Твореній Святаго Василія Великаго

АРХІЕПИСКОПА КЕСАРІИ КАППАДОКІЙСКОЙ.

Богословскій Вістивка издается Московской Духовной Академіей ежемісячно, книжками въ интнадцать и бодве печатныхъ листовъ. Въ 1900 году въ журналъ будуть помещаться переводы святоотеческих твореній (толкованіе Св. Кирилла Александрійскаго на Евангеліе отъ Іоанна и сочиненія Св. Никифора Исповьдника въ защиту иконопочитанія); изсяждованія и статьи по наукамъ богословскимъ, философскимъ в историческимъ, составляющія въ большей своей массъ труды профессоровъ Академія; обозрѣнія современныхъ событій изъ церковной жизни Россів, православнаго Востока, странъ Славянскихъ в западно-европейскихъ, критика и библіографія. Въ приложеніяхъ къ журналу будуть продолжаться печатаніемъ автобіографическія записки Высокопреосв. Саввы, Архіеп. Тверскаго, и протоколы Совьта Академія. Въ частности для научнаго отдыла журнала въ распоряжения редакции, между другими материалами, имъются полный курсъ лекцій по каноническому праву профессора Императорскаго Московскаго Университета А. С. Павлова († 1898), который (курсъ) въ видь отдельных в законченныхъ статей и будеть напечатань въ теченія 1900 г., я лекцін по настырскому богословію покойнаго Высокопреосв. Сергін, Мятрополита Московскаго, значительная часть которыхь, касающаяся разныхь сторопь пастырскаго служенія, также войдеть въ составъ научнаго отдела журнала въ 1900 году. Въ качестве особаго приложенія къ журналу всемь подписчикамъ Богословскаго Вестника, подъ услоніемъ доплаты одного рубля къ подписной цівнів журпала, будуть даны третій и четвертый томы твореній Св. Василія Великаго, Архіепискова Кесаріи Каппадокійской.

Прим. Новые подпистики на Богословскій Вѣстникъ 1900 года, не вывощіе первыхъ двухъ томовъ твореній Св. Василія Великаго, могутъ пріобрѣтать вхъ изъ редакціи также за уменьшенную цвиу, именно, рубдь пятьдесять (1 р. 50 к) за оба тома (вывсто 2 р. 40 к. въ отдѣльной продажѣ). Подписная цѣна на Богословскій Вѣстникъ: съ приложеніемъ твореній св. Василія Великаго в о с е м ь рублей съ пересылкой внутри Россіи, девять рублей за границу. Безъ приложенія твореній Василія Великаго: с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи, в о с е м ь рублей впутри Россіи впутри впутри Россіи впутри впутри

Редакторъ э.-орд. профессоръ Ан. Спасскій.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1900 г.

на новый ежемъсячный критико-біографическій журналъ

# "KHUWHBIA HOBOCTU".

Условія подписни: на годъ (12 книгь) съ пересылкою 1 руб, на 1/2 года 60 коп., на 1 міслить 10 коп. Адресь конторы и редакціи: С.-Петербургь, Садовая, 13. Книжный магазинь "Знаніе". Книжный объявленія принимаются на слідующихъ условіяхь: За страницу набора передъ текстомь—30 руб., за 1/2 стр. 15—руб. Сзади текста: за стр.—20 руб., за 1/2 стр.—10 руб. Нумеръ печатается въ количести 15.000 экземи.

Открыта подписка на 1900 годъ на духовно-академическіе журнапы

# Церковный Въстникъ и Христіанское Чтеніе

съ приложениемъ полнаго собрания творений св. Іоанна Златоуста.

С.-Петербургская Духовная Академія, въ твердой решимости и впредь служить по мфрв силь тому двлу, которому она служила до сихъ поръ посредствомъ своихъ журналовъ, будетъ издавать въ 1900 году "Церковный Въстникъ" и "Христіапское Чтепіе" по следующей программе. Въ "Церковномъ Въстнинъ" печатаются: 1) Передовыя статьи, имъющія своимъ содержаніемъ обсужденіе богословских и церковио-исторических вопросовь, какъ они выдвигаются запросами времени; 2) Статьи церковно-общественнаго характера, посвященныя обсужденію различныхъ церковныхъ и общественныхъ явленій, по мізрв того, какъ выдвигаеть ихъ текущая жизнь; въ этомъ отделе редакція даетъ шировое ифсто и голосу своихъ подписчиковъ и читателей, которые соблаговолять высказаться по темь или другимь назревающимь вопросамь жизни; 3) Мнвнія и Отзыви-отдель, нь которомь излагаются и подвергаются критическимь замфчаніямь факты и явленія церковно-общественной жизин, какь онп отображаются въ текущей духовной и свътской печати; 4) "Въ области церковно-приходской практики" -- отдель, въ которомь редакція даеть разрёшеніе недоумьнимхъ вопросовъ изъ пастырской практики; 5) Корреспонденціи изъ епархій и изъ-за границы о выдающихся явленіяхъ м'ястной жизни; 6) Обозрівніе книгъ и духовныхъ, а равно и свътскихъ журналовъ; 7) Постановленія и распоряженія правительства; 8) Л'ятопись церковной и общественной жизни въ Россіи и за гранпцей на пространств'й всего земного шара; 9) Разныя извізстія, заметки, разнообразимя интересныя сведенія, не укладывающіяся въ вышеозначенныхъ отдълахъ. Кромъ того съ 1895 года редакція приступила къ изданію "Полнаго собранія твореній св. Іоанна Златоуста" въ русскомъ переводв на весьма льготныхъ для своихъ подписчиковъ условіяхъ. Именно, подписчики на оба журнала получають ежегодно большой томь этихь твореній въ двухъ книгахъ (около 1,000 страницъ уборястаго, но четкаго шрифта) вмёсто номинальной цвны въ три рубля за одинъ рубль, и подписчики на одинъ журналъ-за 1 р. 50 к., считая въ томъ и пересылку. При такихъ льготныхъ условіяхъ всв подписчики "Церковнаго Въстника" и "Христілискаго чтонія" получають возможность при самомъ незначительномъ ежегодномъ расходъ пріобръсть полное собранів твореній одного изъ величайшихъ отцовъ церкви, — собраніе, которое по богатству и разнообразію содержанія составляеть примо библіотеку богословской литературы ея золотого въка. Въ 1900 г. будеть изданъ шестой томъ въ двухъ книгахъ. Въ него войдутъ Бестды св. Іоанна Златоуста на книгу пророна Исаін. Обозрвніе Св. Писанія и др. Новые подписчики, желающіе получить и первые пять томовъ, благоволять прилагать къ подписной цёпё по два рубля за томъ, въ изящномъ англійскомъ переплеть-по два руб. 50 коп. за томъ съ пересылкой Условія подписки. Годовая ціна въ Россіи: а) за оба журнала 8 (восемь) руб., съ приложениемъ Твореній св. Іоанна Златоуста — 9 (девять) руб., въ изящномъ персплеть 9 р. 50 к. б) отдъльно за "Церковный Въстникъ" 5 (пять) руб., съ приложениемъ "Творений св. Іоанна Златоуста"-6 руб. 50 коп., въ изящиомъ перешлетв 7 руб.; за "Христіанское Чтеніе" 5 (пять) руб., съ приложеніемъ Твореній св. Іоанна Златоуста—6 р. 50 к., въ изящномъ переплеть 7 руб. За границей, для всёхъ мёсть: за оба журнала 10 (десять) р.; съ приложеніемь Твореній св. Іоанна Златоуста—11 руб. 50 коп., въ переплеть— 12 р., за каждый отдельно 7 (семь) руб., съ приложениемъ Творений св. Іоанна Златоуста" — 9 руб., въ переплетв 9 р. 50 к. Иногородије подписчики надиисывають свои требованія такъ: въ реданцію "Церновнаго Вѣстника" и "Христіанснаго Чтенія" въ С.-Петербургъ. Подписывающіеся въ С -Цетербургъ обращаются въ контору редакціи (Невскій пр. 182, кв. 1), гдв можно получать также отдвльныя изданія редакція и гдв принимаются объявленія для печатанія и разсылки при "Церковномъ Въстникъ"; въ Москвъ подписка принимается въ Отдель по распространению духовно-правственных книгъ (Петровка, Высокопетровскій монастырь). Редакторъ проф. А. П. Лопухинъ.

Открыта подписка на 1900 годъ на издаваемый при Святъйшемъ Сунодъ еженедъльный журналъ

# ЦЕРКОВНЫЯ ВЪДОМОСТИ.

"Церковныя Въдомости", издаваемыя при Святьйшемъ Сунодъ, имъютъ выходить въ 1900 году (13-й годъ изданія) по утвержденной Святьйшимъ Сунодомъ программь, въ объемь до 3 нечатныхъ листовъ, ежечедъльно. Кромь оффиціальной части, заключающей узаконенія и распоряженія по духовному відом-ству, "Церковныя Відомости" имівють "Прибавленія" (часть неоффиціальная), въ которыхъ печатаются статьи по следующимъ отделамъ: І. Слова, речи, беседы и поученія. II. Статьи нравственно-назидательнаго содержанія. III. Статьи по церковной исторіи и археологіи. ІУ. Статьи по церковному управленію, церковному хозяйству и пастырской практикв. У. Братства и общества, духовнопросвътительныя и благотворительныя учрежденія, духовно-нравственныя чтенія и собесъдованія. VI. Церковныя торжества. VII. Изъ жизни духовно-учебныхъ заведеній. VIII. Церковно-приходскія школы. ІХ. Монастыри, общины, храмы и часовни. Х. Расколь, сектанство и миссіонерское дёло. ХІ. Правосхавная Церковь вні предёловь Россіи. ХІІ. Извістія и замітки. ХІІІ. Некрологи. ХІV. Библіографія. ХV. Извістія изъ заграницы. ХVІ. Отвіты редакціи. Объявленія. Въ "Прибавленіяхъ къ Перковнымъ Ведомостямъ" помещаются также нередко и рисунки наиболее замечательных храмовъ, монастырей, церковноприходскихъ школь и проч. и разсылаются отъ времени до времени всемь подписчикамъ безплатныя приложенія. Цена "Церковныхъ Ведомостей" съ доставкою и пересылкою три рубля, за грапицу четыре рубля. Причты церквей, настоятели и настоятельпицы монастырей и духовпо-учебныя заведенія вносять подписныя деньги въ мёстныя духовныя консисторін, а причты военныхъ церквей въ Правленіе при Протопресвитерів. Иногородніе частные подписчики адресують свои требованія на "Церковныя Въдомости" въ Хозяйственное Управленіе при Святъйшемъ Суподъ. Отъ частныхъ же лицъ, живущихъ въ С.-Петербургв, подписка принимается въ конторв Редакціи (Конногвардейскій бульваръ, домъ Ж 5, кв. 7) отъ 10 час. утра до 4 час. ежедневно, за исключеніемъ воскресцихъ, праздничнихъ и табельнихъ дней. Въ Москвъ въ Сунодальной кпижной лавко на Никольской улиць. Частныя объявленія, соотвътствующія назначенію изданія, принимаются съ платою по 30 коп. за місто, занимаемое строкою петата нь одинь столбець. За полную страницу—42 руб. Частныя объявленія на первой и послодней страницахь не печатаются.

Редакторъ канедральный Протоіерей Петръ Смирновъ.

Открыта подписка на церковный журналъ

# "ПРИХОДСКАЯ ЖИЗНЬ"

на 1900 годъ — второй годъ изданія.

Программа: І. Приходская проповёдь. ІІ. Жизнь по уставу церкви; ІІІ. Приходская миссія: борьба съ расколомъ, сектами и суевёріями и VІ. Церковная школа и приходское попечительство: статьи и замётки по вопросамъ воспитанія и обученія дётей и по дёламъ благотворительности, свёдёнія изъ жизня, школь, приходскихъ попечительствъ и обществъ трезвости и разныя извёстія изъ церковно-приходской жизпи. Журналъ выходитъ кцижками отъ 3 до 5 печатныхъ листовъ одинъ разъ въ мёсяцъ. Цёна съ доставкою и пересылкою ДВА руб. въ годъ. Иногородніе благоволятъ адресовать: Ярославль, Большая Мануфактура, въ редакцію ж. Приходская Жизнь.

Первый примъръ въ Россіи. Новый журналъ литературный, политическій, научный и художественный

### RIFLATIOOTRAN

съ 1 Ноября 1899 г. будетъ выходить ТРИ РАЗА ВЪ НЕДЪЛЮ большими номерами.

программа изданія слідующая: 1. Снимки съ художественных произведеній, портрети современных и прежних діятелей, рисунки и чертежи къ статьямъ научным и другимъ, иляюстраціи къ современнымъ событіямъ и каррикатуры. 2. Беллетристика (романы, повісти, разсказы и стихотворенія русскихъ и вностранныхъ авторовь), статьи по разнымъ вопросамъ въ области наукъ и искусствъ (живопись, скульптура, театръ и музыка, съ приложеніемъ потъ), статьи историческаго содержанія, описаніе достопримічательныхъ древностей, біографіи современныхъ и прежнихъ діятелей, литературно-художественная критика, обозрівніе политической и общественной жизни (русской и иностранной), свідінія по хозийству и домоводству, игры, забавы, шутки, шарады, шахматы, сміхъ п проч.

Такимъ образомъ "Иллюстрація" заміняеть собою художественное изданіе, литературный журналь и кромі того, — виходя черезь день — заміняеть иллюстрированную политическую газету. Лучшіе писатели и художники обіщали "Иллюстрацій" свое сотрудничество. Въ первыхъ № начнутся печатаніемъ: "Воздушные замки", романъ В. А. Тихонова; "Отъ глубины души", попість И. Н. Потапенно; "Батюшка", романъ П. М. Невінина; расказы кн. Д. П. Голицына; (Дм. Муравлина); "Морская сказка", повість А. В. Амфитеатрова; "Американскіе очерки" В. М. Дорошевича и др. Каждый номеръ состоить изъ 16 страницъ, изъ нихъ 4 страницъ художественныхъ рисунковъ и портретовъ, печатаемыхъ на роскошной слоновой бумагь, и 12 страницъ текста на полувенелевой бумагь.

Въ продолжение года, не мевъе какъ въ 24 номера, рисунки будутъ художе-

ственно отпечатаны въ нѣсколько красокъ.

Подписная ціна: 5 руб. за годъ безъ доставки 156 ММ съ доставкой и пересимкой 6 руб. За два місяца одинъ руб. Контора и редавція: С.-Петербургъ, Больш. Подъяческая, 22.—Телефонъ 917. Отділенія конторы: Невскій, 86, при главной конторіз газеты "Россія" и во всіжъ ея отділеніяхъ.

Редакторъ-Издатель Н. Я. Ростовцевъ.

Открыта подписка на 1900 г. на журналъ политики, литературы и общественной жизни

### РОДНАЯ РЪЧЬ

Въ предстоящемъ 1900 г. подписчики журнала "Родная Ръчь" получатъ: 24 книги каждая размъромъ отъ 5—10 печатныхъ листовъ или 100—150 страницъ текста, состоящаго изъ передовыхъ статей по вопросамъ внутренней общественной жизпи и по обозръню вившинхъ политическихъ спошеній, журнальнаго и газетнаго обозрънія, статей по сельско-хозяйственной и фабричо-промышленной дъятельности, научныхъ извъстій, театрально-музыкальной хроннки, романовъ, повъстей, разсказовъ, очерковъ, стихотвореній и т. д. при постоянномъ участів извъстныхъ русскихъ писателей и публицистовъ. Въ числъ 24 кингъ. 2 книги будутъ заключать полное собраніе сочиненій М. Ю. ЛЕРМОНТОВА. 1 книга полное собраніе басенъ И. А. КРЫЛОВА. 1 книга новъйшее сочиненіе графа Л. Н. ТОЛСТОГО. "Воскересеніе" романъ въ 3-хъ частяхъ.

Такимъ образомъ подписчики журнала "Родная Рфчь" за баснословно дешевую цъпу всего 3 руб. получать помпмо массы интереснаго обще журпальнаго матеріала полныя собранія сочиненій двухъ веливихъ писателей какъ М. Ю. Лермантовъ и И. А. Крыловъ, а также новъйшее только что законченное сочиненіе великаго современнаго русскаго писателя—графа Л. Н. Толстого. Книги будутъ печататься на лучшей бумагь новъйшими шрифтами и будутъ представлять собой цънное пріобрътепіе для самыхъ дорогихъ бябліотекъ. Подписная цъна на годъ съ пересыльой во всь города Россійской Имперія 3 руб. Подписку просимъ алресовать въ главную контору журнала: Москва, Варсонофьевскій пер., д. Кудрявцева.

### Открыта подписка на "НОВЫЙ МІРЪ" на 1900 годъ.

Согласно многочисленнымъ предложеніямъ со стороны г.г. подписчиковъ, редакція "Новаго Міра" рішила выдать, въ виді премін къ журналу

### Въ теченіе одного 1900 г. на выборъ

или ВСТ 12 переплетенныхъ томовъ полнаго собранія сочиненій

### ЛАЖЕЧНИКОВА

или-же ВСВ 12 переплетен. томовъ полнаго пллюстрированиаго собранія сочиненій

### ГЕЙНЕ

Подписная цёна за 24 №№ богато иллюстрированнаго журнала "Новый Міръ", 24 №№ богато иллюстрированнаго журнала "Мозаина", 12 нн. ежемёс. иллюстр. журнала "Литературные Вечера", съ безплатнымъ приложеніемъ: 12-ти переплетенныхъ томовъ полнаго собранія сочиненій Лажечникова (или 12-ти переплетенныхъ томовъ полнаго иллюстрированнаго собранія сочиненій Гейне), и, кромі того, двухъ изящно переплетенныхъ книгъ "Живописной Россіи", посвященныхъ описавію Средняго Поволжья и Пріуральскаго Края, съ доставкой и пересылкой на годъ: на веленевой бумагі 14 руб. на слоновой 18 руб.

Для желающихъ допускается подписка со второй половиной сочиненій Лажечникова (т.т. 7—12) и второй половиной соч. Гейне (т.т. 7—12), а также по желанію в съ первыми шестью томами соч. того и другого писателя. Желающіе получить при "Новомъ Мірф" за 1900 г. всф 24 тома полныхъ собраній соч. Лажечникова и Гейне, и вмісто двухъ, четыре кпиги "Живописной Россіи",— уплачивають за журналь, вмісто 14-ти руб., всего 26 руб. (роскош. изд. 30 р.).

Допускается разсрочка: при подписк не менье 2-хъ рублей и ежемъсячно не менье одного рубля, до уплаты всей подписной суммы. Подписка на "Новый Міръ" принвмается въ книжныхъ магазинахъ Товарищества М. О. Вольфъ, въ С.-Петербургъ: Гостиний Дворъ, № 18, и въ Москвъ, Кузнецкій Мостъ, № 12.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1900 г. (VII г. изд.) НА ЕЖЕМЪСЯЧНЫЙ ЖУРНАЛЪ

# "HAYTHOE OBOSPAHIE".

Изданіе П. П. Сойнина, подъ редакцією д-ра философіи М. М. Филиппова.

Вышель 15 декабря № 12. Содержаніе: І. Хлонковый голодь. М. И. Тугань-Барановскаго. ІІ. Среди пустыни по великой Средне-Азіатской рікт Аму-Дарьі. А. Россиновой. ІІІ. Планета Марсь по новійшимь изслідованіямь. О. Брунса. ІV. Физіологическій бесіды. Влінвіе физическаго на моральное, Проф. А. Герцена. V. Статистика десятаго праздника русской науки. Н. М. Сомова. VI. Современние русскіе экономисты. Народническое ученіе. М. Филиппова. VII. Товарный фетишизмь. Павла Скворцова. VIII. О "повой" теоріи рынковь. Б. Авиллова. ІХ. Литературный Обзорь: 1. Альтрюмзиь или симполизмь. С. Н. Кулюбия. 2. Полемическій упражненія г. Нежданова. М. Ф. Х. Книги прислапвыя въ редакцію для отзыва. ХІ. Объявленія, ХІІ. Приложенія: 1. Вольфъ. Космогоническій гипотезы. 2. Гелявальдъ. Пропсхожденіе повой культуры. З. Людвигь Берне. Собраніе сочиненій. Т. П. 4. М. Коваленскій. Экономическій строй Россів.

Подписная цѣна: на годъ 7 руб. (за границу 10 руб.) съ доставкою и перес., допускается разсрочка: при подписки 2 руб., къ 1 апръля 2 руб. и къ 1 іюля остальные; комплекты за 1899 годъ, ц. 7 р.

Главная контора журнала: С.-Петербургъ, Стремяная ул., собств. д., № 12.

### принимается подписка на 1900 годъ на

### московскім перковным вртомосля

#### еженедъльное изданіе

Общества Люботелей Духовнаго Просвёщенія въ Москве. Каждый № въ размыры оть 11/2 до 2-хъ печатнихъ листовъ. Московскія Церковныя Выдомости имыють своею целію доставлять серьезное чтеніс по копросамь религіозно-правственнымь, церковно-историческимъ и практическимъ не для духовныхъ только, но и свътскихъ ляцъ, интересующихся означенными вопросами. Кромъ этого, въ "Московскихъ Церковнихъ Въдомостихъ" помъщаются: а) пмъющія то или другое приложеніе въ современнымъ вопросамъ жизни извлеченія изъ твореній св. отцовъ цернви я б) статьи съ историко-археологическимъ описаніемъ Московской церковной старины и чтимой святыни. "Московскія Церковныя Відомости" имітють въ виду предлагать сужденія о фактахъ и явленіяхъ жизни съ точки зравія ученія Православной Церкви, подвергать обсуждению тв вопросы, которые вызываются самою жизнію и потребностини времени и потому должны представлить современный интересь. По временамь будуть поміщаться иллюстраців. Подписка принимается: а) въ Епархіальной библіотект, въ Петровскомъ монастиръ, на Петровкъ, в) въ редакців - Б. Якиманка, церковь Петра и Павла, квартира священника Іоанна Өедоровича Мапсветова, с) въ контори Печковской-на Петровки и въ извистныхъ внижныхъ магазинахъ г. Москви. Подписная цена: На годъ съ перес. 5 р.-безъ перес. 3 р. 50 к. На полгода съ перес. 3 р.-безъ перес. 2 руб.

Редакторъ Священникъ Іоання Мансветова.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1900 Г. ХІ ГОДЪ ИЗДАНІЯ

еженедъльный иллюстрированный журналь ДЛЯ СЕМЕЙНАГО ЧТЕНІЯ

# Природа и люди

Въ теченіе года подписчвки получать 52 импострированныхъ . Въ кототорых будуть помещаться все выдающіяся событія всего міра, очерки в разсвавы изъ исторія науки, путешествій и пзобратеній, описаніе чудесь Парижской Всемірной выставки 1900 г., обозряніе ХІХ выка, романы и повыств съ массой налюстрацій. БЕЗПЛАТНО 12 ТОМОВЪ, подъ общимъ заглавіемъ "БИБЛЮТЕКА РОмановъ" (праключенія на сушт и на корт) которые будуть заключать въ себт произведения извыстных писателей: З тома составляющихы полную серію сочин. Фалькенгорста Африканскій кожаный чулокъ: томъ І. Нежное сердце. II. Тапгавайсвій левъ. III. Корсаръ пустыни. 9 томовъ составляющихъ полное собраніе сочивеній А. ЛОРИ, въ которыхъ въ увлекательномъ изложеніи описываются путешествія и приключенія на сушт и на морт. Томъ 1) Капитанъ Трафальгаръ. 2) Радамехскій варликъ. 3) Изгнанники земли. 4) Искатели золота. 5) Атлантила. 6) Рубинъ Великаго Ланы. 7) Тайна мага. 8) Черезъ океанъ. 9) Наследникъ Робинзопа. Кромъ того, безплатно 12 иллюстрированныхъ выпусковъ "ВСЕМІРНАГО ПУТЕШЕСТВЕННИКА" въ которыхъ будеть помъщено описание знаменитыхъ путешествій во всехъ частяхь света, съ массою нілюстрацій, рисунковъ и портретовъ. На годъ безъ доставки въ Спб. пять руб., съ доставкою въ Спб. и перес. по всей Россіп шесть руб. За границу 8 руб. съ пересылкой. Допуснается раз-срочка: При подпискь 2 руб., къ 1 марта 1 руб., къ 1 мая 1 руб. и къ 1 іюля остальние. Адресъ редакцін: С.-Петербургь Стремянная, № 12, собств. домъ.

Редакторъ Ф. С. ГРУЗДЕВЪ. Издатель П. П. СОЙКИНЪ. Подробное объявление высылается безплатно. Журналь "ВВРА и РАЗУМЪ" издается съ 1884 года; за первыя десять леть въ журналъ помъщены были, между прочимъ, слъдующія статьи:

Произведенія Високопреосвященнаго Амвросія, Архіснископа Харьковскаго, какъ-то: "Живое Слово", "О причинажа отчужденія отъ Церкви нашего образованнаго общества", "О редигіозномъ сектантствъ въ нашемъ образованномъ обществъ"; промъ того пастырскія воззванія и увещанія православнымь христіанамь Харьковской спархін, слова и ръчи на разные случаи и проч. Произведенія другихъ- писателей, какъ-то. "Какъ всего проще и удобиве научиться въровать"? Собесвдованія прот. А. Хойнацкаго.—"Петербургскій періода пропов'янической д'янтельности Филарета, митроп. Московокато", "Московскій періодъ пропов'яднической діятельности его же". И. Корсунского. - "Религіозно-правственное развитіє Импиратора Алеколидра І-го и идея священнаго союза". Профес. В. Надлера. - "Архіепископъ Инновентій Борисовъ". Библіографическій очеркь. Овящ. Т. Буткевича.-, Протестантская мысль о свободном в невависимомъ пониманія Слова Вожія". Т. Стоянова. Многія статьи о. Владиміра Гетте въ переводъ съ французскаго языка на русскій, въ числь конхъ поміщено "Изложение учения касолической православной Перкви, съ унаваниемъ разпостей, воторыя усматриваются въ другихъ перквахъ христіанскихъ". - "Графъ Левъ Николаевичь Толстой". Критическій разборь проф. М. Остроумова. Образованные евреи въ своихъ отношенияхь къ христіанству". Т. Стоянова. - "Церковно-религіозное состояніе Запада и вселенская Церковьа. Свящ. Т. Буткевича. Вападная средневысвая мистива и отношение ея къ католичеству". Историческое изеледование А. Вертеловскаго. "Язычество и іудейство ко времени земной жизни Господа нашего Інсуса Христа. Свящ. Т. Буткевича.—Статьи по штундистахъ". А. НІугаевскаго, питроть ли каноническія или общеправовня основанія притяванія мірянь на управленіе церковними имуществами"? В. Ковалевскаго. - "Основния задачи нашей народной школы". К. Истомина, Принципи государотвеннаго и церковнаго права". Проф. М. Остроумова, --"Современная апологія талмуда и талмудистови". Т. Стоянова, по славянскомь языкв нь первовномъ богослужении. А. Струнникова. ... Теософическое общество и современная теософія". Н. Глубоконского, -- "Очеркъ современной умотвенной жизни". А. Біляева. ... Очерки русской перковной и общественной жизни". А. Рождествина. ... О перковных плодоприношеніяхь". Н. Протопонова. Вторая внига "Исходъ" въ цереводь и съ объясненіями". Проф. П. Горскаго-Платонова. - "Очеркъ православнаго перковнаго права". Проф. М. Остроумова, -, Художественный натурализмы вы области библейских в повествованій". Т. Стоянова...... О поков воскресного дня ... Доцента А. Вълнева. — "Мысли о воспитанти въ дуже православтя и народности". Пъстакова. --"Нагорная проповедь". Свящ. Т. Буткевича ..., О сдавянскомъ Богослужений на Западви К. Истомина, "Ученіе Стефана Яворскаго и Ософана Прокоповича о свящ. Преданіи" М. Савкевича—"О православной и протестантской проповіднической ни-провиваціи". К. Истомина.—"Отношеніе раскола къ госудерству". С. Г. С.—"Ультрамонтанское движение въ XIX столети до Вагиканскаго собора (1869 - 70 г.г.) виже чительно". Свящ. I. Арсепьева: — Вамътки о церковной жизни за-границей". А. К. "Сущность христіанской правственнести вы отличіи ен оты моральной философіи графа Л. Н., Толстого" Свящ. І. Филевскаго. — "Историческій очеркь единовірія". П. Смирнова. ..., Ученіе Канта о Церкви". А. Кириловича. ..., Православена-ли intercommunion, предлагаемий намъ старокатоликами". Прот. Е. К. Смирнова, ..., Разборъ протестантскаго ученія о крещеніи дотей—съ догнатической точки зранія". Прот. А. Мартынова и проч.

Въ философскомъ отдъдъ журналя помещени статьи профессоровъ Академіи и Университета: А. Введенскаго, А. Зеленогорскаго, В. Кудрявцева, П. Линицкаго. М. Остроумова, В. Снегирева, Ц. Соколова и другихъ. А. также въ журналъ помещаемы были переводы философскихъ произведеній Сенеки, Лейбинца, Канта, Каро, Жане и многихъ другихъ философовъ.

### ОТЪ РЕДАКЦІИ

### свъдънія для гг. сотрудниковъ и подписчиковъ.

Адресы лиць, доставляющихь въ редакцію "Вёра и Разумъ" свои сочиненія, должны быть точно обозначаемы, а равно и тё условія, на которыхъ право печатанія получаемыхъ редакцією дитературныхъ про-изведеній можеть быть ей уступлено.

Обратная отсыява рукописей по почть производится лишь по предварительной уплать редакціи издержекь деньгами или марками.

Значительныя измёненія и сокращенія въ статьяхъ производятся по соглашенію съ авторами.

Жалоба на не полученіе какой-либо книжки журнала препровождается въ редакцію съ обозначеніемъ напечатаннаго на адрест нумера и съ приноженіемъ удостовтренія містной почтовой конторы въ томъ, что книжка журнала дійствительно не была получена конторою. Жалобу на не полученіе какой-либо книжки журнала просимъ заявлять редакціи не нозже, какъ по истеченіи місяца со времени выхода книжки въ світь.

0 перембив адреса редакція извыщается своевременно, при чемъ слюдуеть обозначать, напечатанный въ прежнемъ адресй, нумеръ.

Посылки, письма, деньги и вообще всякую корреспонденцію редакція просить высылать по слёдующему адресу: въ г. Харьновъ, въ зданіе Харьновской Духовной Семинаріи, въ редакцію журнала "Вѣра и Разумъ".

Контора редакціи открыта ежедневно оть 8-ми до 3-хъ часовъ понолудни; въ это-же время возможны и личныя объясненія по дёламъ редакціи.

Редакція считаеть необходимымь предупредить гг. своихь подписчиковь, чтобы они до конца года не переплетали своихь книжекь журнала, такь какь при окончаніи года, сь отсылкою посльдней книжки, имь будуть высланы для каждой части журнала особые заглавные листы, сь точнымь обозначеніемь статей и страниць.

Объявленія принимаются за строку или м'єсто строки, за одинъ разъ 30 к., за два раза 40 к., за три раза 50 к.

Редакторы: Ректоръ Семинарін, Протої рей Іоаннъ ЗНАМЕНСКІЙ и Инспекторъ Семинарін, Константинъ КОТОМИНЪ.